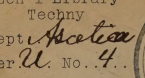
BV 4533 .F7



The Catholic
Theological Union
LIBRARY
Chicago, III.



The Catholic
Theological Union
LIBRARY
Chicago, III.



# Religiöse Vorträge

für

### die studierende Jugend,

gehalten in der Rapelle des Freiherrlich von Auffees'schen Studienseminars zu Bamberg

von

#### Georg Friedrich,

R. Seminardirektor.



Regensburg, Rom, New York & Cincinnati.

Druck und Verlag von Friedrich Pustet.

1905.



#### Druckgenehmigung.

Wir erteilen hiemit die nachgesuchte oberhirtliche Genehmigung zur Drucklegung der "Beligiösen Vorträge für die studierende Jugend".

Bamberg, den 13. April 1905.

Das Metropolitankapitel.

Sede vacante.

Dr. Keller.

Imprimatur.

Regensburg, den 15. Juli 1905.

Das Bischöfliche Grdinariat.

Dr. Fr. Aav. Leitner, Generalvifar.

#### Vorwort.

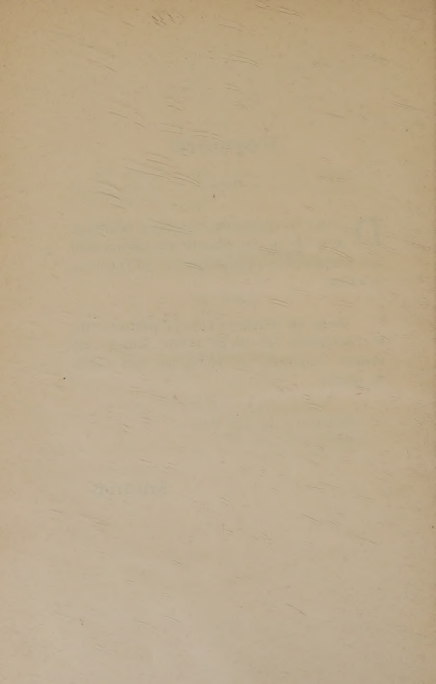
2

Die hier vorliegenden religiösen Vorträge babe ich in der Rapelle des Freiherrlich von Aussessischen Studienseminars zu Bamberg gehalten.

Wenn ich sie nun im Druck erscheinen lasse, so beabsichtige ich damit nichts anders, als meinen Zöglingen ein Andenken fürs Leben zu geben.

Bamberg, im Juli 1905.

Friedrich.



## I. Christus.

SS



#### 1. Die völlige Umgestaltung der Welt durch Christus ein Beweis seiner Gottheit.

"Alles ift neu geworden." 2. Kor. 5, 17.

hristus ist der Wendepunkt in der Geschichte der Menschheit. Wer wollte dies leugnen? Hat er doch der Welt eine neue Gestalt gegeben, eine neue Seele eingehaucht und die ganze Weltzgeschichte in ein neues Bett gelenkt. In der Tat, Christus hat an die Stelle der Finsternis das Licht gesetz, an die Stelle des Lasters die Sittlichkeit und an die Stelle der Barbarei die Zivilisation. Mit andern Worten: Alles wahre Licht, alle echte Sittlichkeit, alle wahre Zivilisation stammt von Christus.

Diese Wahrheit wollen wir heute miteinander näher betrachten.

Alles wahre Licht stammt von Christus.

Großartig waren die Leistungen der Bölker des Heidentums in den menschlichen Wissenschaften und Künsten. Noch heute nach Jahrtausenden bilden die Werke ihrer Philosophen, Gesetzgeber, Redner, Dichter den Gegenstand unserer höchsten Bewunderung, wers

den die Riesenbauten angestaunt, die ihre Künstler geschaffen.

So ausgezeichnet aber ihr menschliches Wissen und Können war, so traurig war ihr religiöser Zustand. Gerade in der höchsten Blütezeit der profanen Wissenschaft und Kunst herrschte der gräßlichste und unsinnigste Frr= und Aberglaube, waren in den höch= sten Fragen des Lebens Nacht und Finsternis verbreitet. Man kannte nicht mehr den Ursprung des Menschen von Gott, nicht mehr seine Bestimmung für Gott, nicht mehr den Weg zu Gott. Man diente den Götzen oder war in vollendetem Unglauben ver= funken. Unzählbar waren die Götter und Göttin= nen, unzählbar die Tempel und Altäre, die ihnen geweiht waren und zum widersinniasten und abscheulichsten Götzendienst mißbraucht wurden. Selbst die icharfften und edelften Geifter, wie Sofrates, Plato, brachten es höchstens zur Erkenntnis, daß die Menichen von Gott und göttlichen Dingen und dem Benseits nichts Genaues wissen, und daß ein gottgesandter Bote kommen und fie belehren muffe.

Bird nun Gott dieser menschlichen Ohnmacht zu Hilfe kommen? Wird er den Schleier, der sich um den menschlichen Geist gezogen, zerreißen? Wird er Licht bringen in die Finsternis der Gottlosigkeit, in die Nacht der religiösen Unwissenheit, jenes Licht, das bereits der Prophet vorherverkündet hat: "Das Bolk, das im Finstern wandelt, sieht ein großes Licht; den Bewohnern des Landes der Todesschatten geht ein Licht auf?") Fa, Gott sandte "das Licht zur

<sup>1) 31. 9, 2.</sup> 

Offenbarung an die Bölker") in die Welt; es ist sein Sohn Jesus Christus, der von sich selbst sagt: "Ich din das Licht der Welt." Er erscheint, um der Wahrheit Zeugnis zu geben und so den geistig Blinden die Augen zu öffnen, "damit, wer ihm nachsfolge, nicht in Finsternis wandle, sondern das Licht des Lebens habe."

Drei Jahre durchwandert er die Fluren Judäas und Galiläas überall Licht verbreitend, überall das Wort der Wahrheit verkündend. Oder wo ist ein Geheimnis, das er nicht erhellt? Ift es das Gebeimnis Gottes? Er lehrt, daß nur ein Gott eristiert: "Böre, Israel, der Herr, dein Gott, ift ein Gott;"4) daß aber in diesem einen Gott drei Personen sind: der Bater, der Sohn und der Heilige Geist: "Gehet hin und lehret alle Bölker und taufet sie im Ramen des Baters und des Sohnes und des Heiligen Beistes. "5) Er lehrt, daß Gott vollkommen, ja die Vollkommen= heit zar eşoxyv ist: "Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist;" 6) "einer ist gut, näm= lich Gott."7) Er lehrt, daß dieser Gott Mensch ge= worden ist, um die Menschen von den Sünden zu erlösen: "Dieses ist mein Blut des Neuen Testa= mentes, das für viele wird vergossen werden zur Bergebung der Sünden. 178)

Ober läßt er uns über die Bestimmung des Mensschen im Unklaren? Ist dieselbe nicht deutlich aussgesprochen in den Worten: "Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben aus deinem ganzen Herzen, aus

<sup>1)</sup> Luf. 2, 32. — 2) Joh. 8, 12. — 3) Chend. 8, 12. —

<sup>4)</sup> Mark. 12, 29. — 5) Matth. 28, 19. — 6) Sbend. 5, 48. — 7) Sbend. 19, 17. — 8) Sbend. 26, 28.

deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen Gemüte, und beinen Rächsten wie dich selbst?"1)

Auch über das Grab hinaus bringt er Licht, ins dem er lehrt, daß das Leben nach dem Tode im Jens seits ewig — glücklich oder unglücklich — fortdauern wird: "Die Bösen werden eingehen in ewige Pein, die Gerechten aber in ewiges Leben."?)

Das ist der turze Inhalt der von Jesus gelehrsten Wahrheit, der aber den Kern aller religiösen Wahrheit in sich birgt.

Christus hat sich jedoch nicht damit begnügt, die Quelle der Wahrheit zu erschließen, sondern er hat auch dafür gesorgt, daß sie durch alle Jahrhunderte hindurch in ungetrübter Klarheit fortfließe. "Gehet hin in die ganze Welt," sprach er nämlich zu seinen Aposteln, "und prediget das Evangelium jeder Kreatur."3) Und die Apostel tun, wie ihnen befohlen. Betrus und Baulus machen den Anfang, die übrigen folgen. Nach ihrem Tode rücken andere an ihre Stelle, und so geht es fort bis auf unsere Zeit, so wird es fortgehen bis zum Ende der Welt. Das Licht der Wahrheit geht von Hand zu Hand, von Geschlecht zu Geschlecht, von Jahrhundert zu Jahrhundert. Es bringt vom äußersten Often bis zum fernsten Westen, von den Gisfeldern des Rordens bis zu den Sand= wüsten Afrikas. Und wo es aufleuchtet, da weicht der Nebel des Frrtums und die Nacht des Unglaubens, da verschwindet das Heidentum, da unterliegt die falsche Philosophie. Die Götzentempel stürzen zu= sammen und auf ihren Ruinen entstehen Tempel, in

<sup>1)</sup> Matth. 22, 37. 39. — 2) Ebend. 25, 46. — 3) Mark. 16, 15.

denen der wahre Gott angebetet und ein reines Opfer dargebracht wird.

Von Christus datiert also alles wahre Licht. Ihm verdankt die Welt eine gänzliche Umgestalstung des Glaubens und des Wissens, eine wahrhaft geistige Wiedergeburt der Menschheit.

Ihm verdankt sie aber auch eine sittliche Wiedergeburt.

Wie stand es um die Sittlichkeit der Bölker, als Christus in die Welt eintrat?

Als Christus geboren ward, da gab es eigentlich nur einen Staat: Rom. Kom hatte die Welt
umschlungen und verschlungen. In ihm sehen wir
daher auch das ganze Heidentum vertreten. Und von
diesem Rom schreibt Tacitus: "Wir sind das Schlechte
so gewohnt, daß wir auch das Schlechteste ertragen."
"Schon seit ein paar hundert Jahren geht es so fort:
immer der gleiche Zorn der Götter, immer die gleiche
Raserei der Menschen, immer die gleichen Verbrechen
und Zerrüttungen."

Ähnlich urteilen auch die andern Geschichtschreiber der damaligen Zeit. Es ist so
schlichten Genen sie, daß es nicht schlimmer
werden kann. Spätere Zeiten können vielleicht ebenso
schlechte Absichten haben, aber die Macht, ebenso schlechte
zu handeln, wird ihnen sehlen.<sup>3</sup>

In der Tat, überall triumphiert das Lafter, ja es ist der Gott der Welt. Dichter, Philosophen, Weise, Kaiser und Volk, alle — mit wenigen Ausnahmen huldigen ihm, verherrlichen und seiern es. Die Kor-

<sup>1)</sup> hist. 4, 8. — 2) ibid. 2, 28. — 3) Juvenal, 1, 147 ff.

ruption hat die ganze Gesellschaft ergriffen, ist allgemein geworden.

Wenden wir uns vom Heibentum hinweg und durcheilen wir im Geifte die chriftlichen Jahrhunderte. Was sehen wir? Zwar sinden wir das Laster nicht mit der Wurzel ausgerottet, nein, zu allen Zeiten stoßen wir auf Standale und Verbrechen; aber das Laster ist nicht mehr wie bei den Heiden öffentlich, allgemein. Einzelne, Tausende frönen ihm wohl noch, aber die Gesellschaft als solche verurteilt es, protestiert dagegen. Das Laster gilt wieder als Laster und drückt jedem, der sich ihm ergibt, das Kainszeichen der Schande auf die Stirne.

Gebet heute dem Lasterhaften Geld nach Millionen, windet ihm Kränze, errichtet ihm Triumphbögen, kleidet ihn in Purpur und Seide, all das wird nicht imstande sein, seine Lasterhaftigkeit zu verhüllen, zu verdecken, ihm die öffentliche Meinung zu gewinnen. Nein, nein, das Bolk wird ihn verurteilen, es wird ihn als das bezeichnen, was er ist.

Wer hat diesen gewaltigen Umschwung in den moralischen Anschauungen der Menschheit bewirkt? Das öffentliche Gewissen, das die christliche Welt beherrscht und die öffentliche Meinung sittlich gehoben hat.

Wer aber hat das öffentliche Gewissen wieder aufgerüttelt aus dem tiefen Schlase, in den es im Heidentum gesunken war? Jesus Christus. "Selig sind die Demütigen;"<sup>1</sup>) "selig sind die Reinen;"<sup>2</sup>) "suchet zuerst das Reich Gottes;"<sup>3</sup>) "seid vollkommen, wie euer Bater im Himmel vollkommen ist;"<sup>4</sup>) so

<sup>1)</sup> Matth. 5, 3. — 2) Chend. 5, 8. — 3) Luk. 12, 31. — 4) Matth. 5, 48.

iprach der Herr, und seit neunzehn Jahrhunderten wiederholt die Kirche an allen Orten der Welt diese Worte durch den Mund ihrer Bischöse und Priester, und hineingesäet in die Menschheit wie der Same in die Erde haben sie Wurzel gefaßt und gekeint und geblüht, und diese Blüte ist das öffentliche Gewissen. Dieses aber hat veredelnd und vervollkommnend gewirtt auf die Einzelnen, auf die Gesellschaft; es hat ihnen den Sinn für das Wahre, Edle und Gute ins Herz eingegraben, der Einspruch erhebt gegen das Böse, das Gemeine und das Laster.

Von Christus datiert also die vollständige Regenes ration der Sittlickfeit in der Welt.

Von ihm stammt endlich auch alle wahre Zivilisation.

Wahre Zivilisation beruht auf einem richtigen Familien= und Gesellschaftsleben, auf gegenseitiger Gerechtigkeit und Liebe der Familien= und Gesell= schaftsglieder.

Welche Ungerechtigkeit und Grausamkeit treten uns aber im vorchriftlichen Familienleben entgegen!

Die Frau ist die Sklavin des Mannes und genießt weder Ansehen noch Recht noch Liebe.

Die Mutter hat nicht das geringste Recht über ihre Kinder.

Das Kind steht ganz in der Macht des Vaters. Er hat das Recht über Leben und Tod des Kindes. Und wie unmenschlich wird von diesem Rechte Gesbrauch gemacht!

Und was sehen wir in der Gesellschaft?

Einer ganzen Menschenklasse ist die Menschenwürde abgesprochen. Der Stlave ist zum Tiere herabgedrückt und wird als Sache behandelt; als willens loses Werkzeug seines Herrn muß er geduldig über sich ergehen lassen, was diesem beliebt.

Der Arme ist verachtet, in den Staub getreten, ohne Mitleid und Hilse im Elend. Sein Anteil ist Arbeit, Hunger und Berzweiflung.

Betrachtet dagegen die chriftliche Welt und die chriftliche Familie.

Da sehet ihr die Frau in Ehren. Wer hat ihr solche Würde verliehen? Zesus Christus. Er hat die Ehe zu einem Sakramente erhoben und geheiligt, und die Frau ist vom Manne geehrt und geliebt, sie ist die Genossin des Mannes und teilt an seiner Seite mit ihm die Herrschaft, und beide überbieten einander in zärtlicher Liebe und Fürsorge für ihre Kinder.

Der Arme steht ebenbürtig neben dem Reichen, er erfreut sich des Trostes, der Liebe und der Hilfe des Reichen. Man baut den Armen Spitäler und errichtet ihnen Usyle, man stillt ihren Hunger und trocknet ihre Tränen, ja Könige und Fürsten steigen von ihrem Throne, um die Armut zu bedienen. Wer hat dies bewirkt? Der, welcher vom Gipfel eines Berges herab den Bölkern zurief: "Selig sind die Armen,") und welcher denen, die ihn um einen deutslichen Beweiß seiner Gottheit baten, erwiderte: "Ich bin gekommen, den Armen das Evangelium zu presdigen,") Jesus Christus.

Heute sehen wir die Stlavenkette zerbrochen; die Stlaverei ist fast ganz verschwunden und die Gleichsheit der Menschen wenigstens in Bezug auf die all-

<sup>1)</sup> Luf. 6, 20. - 2) Matth. 11, 5.

gemeinen Menschenrechte hergestellt. Wer hat dies bewirft? Fesus Christus. Er hat das große Wort in die Welt hineingerusen: "Ihr seid alle Brüder."1) Und dieses Wort ging hindurch durch alle Länder und tönte fort von Jahrhundert zu Jahrhundert und weckte in den Herzen der Mächtigen und Reichen Gerechtigsteit und Liebe.

So hat in der Tat Christus die Welt vollständig umgestaltet, das Angesicht der Erde erneuert.

Das ist groß, das ist wundervollen Umgestaltung lich. Ja, wer in dieser wundervollen Umgestaltung des Glaubens, der Sittlichkeit und der Zivilisation nur Menschliches erblickt, der weise nach, daß auch früher Menschen Ühnliches geleistet oder bewirkt haben. Wenn aber solche Taten augenscheinlich nicht Sterbelichen, sondern Gott allein zukommen, so muß Christus Gott sein.

Wohl der Menschheit, wenn sie dies erkennt und an den Gottmenschen Christus sich innig anschließt; ist er ja die Quelle des wahren Lichtes, der echten Sittlichkeit und der wahren Zivilisation!

Wehe ihr aber, wenn sie dieses "Licht der Welt" verläßt: sie gerät auf Frrwege und in Abgründe, sie fällt ins Heidentum zurück und gräbt sich so ihr eignes Grab!

Ja, nur wo Christus herrscht, ist Heil; wo er nicht herrscht, da ist Berberben! Amen.

<sup>1)</sup> Matth. 23, 8.

## 2. Die Liebe der Menschheit zu Christus ein Beweis seiner Gottheit.

"Wenn ich von der Erde erhöht bin, werbe ich alles an mich ziehen."

Joh. 12, 32.

hriftus hat die Welt umgestaltet in geiftigs religiöser, sittlicher und sozialer Beziehung.

Er hat die Menschheit erleuchtet durch das Licht seiner Lehre und sie aufgeklärt über Gott, ihre Bestimmung, über Zeit und Ewigkeit.

Er hat das öffentliche Gewissen wieder wachgerufen, das Front macht gegen Sünde und Laster, und den Fürsten ebensowenig schont wie den Bettler.

Er hat die Welt Tugenden gelehrt, die sie vorsher nicht kannte und zu denen sie sich aus eigener Kraft nie hätte emporschwingen können.

Er hat ihr die wahre Zivilisation, ihr im wahren Sinne des Wortes Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit gebracht.

Das ist groß, das ist wunderbar, das ist göttlich. Wollt ihr einen andern Beweis der Gottheit Christi haben, so betrachtet seine Herrschaft über die Menschenherzen.

Das Wort des Herrn: "Wenn ich von der Erde erhöht din, werde ich alles an mich ziehen,"¹) wie herrlich hat es sich erfüllt! Blicket nur hinein in die Jahrhunderte, sehet, wie sie heranziehen die Bölker der Erde zum Kreuze und sich scharen um den, der am Kreuze erhöht worden ist, um Jesus Christus! Sehet, wie sie sich vor ihm niederwerfen und ihm ihr Herz, ihre Liebe widmen und weihen!

Biele große und berühmte Männer hat die Welt schon gesehen. Sie hat ihnen begeistert zugejubelt und frenetisch Beifall geklatscht; sie hat ihr Lob in allen Tönen gesungen und in allen Sprachen verstündet; sie hat ihnen Triumphbögen gebaut und Denkmäler errichtet; sie hat ihre Namen eingegraben in Marmor und Erz und eingeschrieben in die Blätter der Geschichte!

Das ist aber auch alles, was sie tun und der Nachwelt überliefern konnte. Denn die Liebe der Menschen, der Bölker ihnen bewahren, bewahren durch Jahrhunderte und Jahrtausende, das vermochte sie nicht. Oder wer fragt heute noch nach diesen einst so geseierten Heroen? Einige wenige Gelehrte sprechen und schreiben noch von ihnen, rühmen und feiern sie; der allergrößte Teil der Menschheit aber, das Bolk, kennt sie nicht.

Christus aber hat seinen Namen eingegraben in die Herzen der Bölker aller Zeiten; Christus ist gesliebt von zahllosen Menschen in allen Jahrhunderten bis herauf auf unsere Tage.

Er ift geliebt von hoch und niedrig, von reich und arm, von gelehrt und ungelehrt, von jung und

<sup>1)</sup> Зођ. 12, 32.

alt. Von ihm träumt liebend das Kind, zu ihm fleht der Bedrängte, an sein Herz flüchtet sich der Leidende, nach ihm seufzt der Sterbende.

Ihn verherrlicht der Gelehrte auf dem Katheder und der Redner auf der Tribüne; ihn preist der Priester auf der Kanzel und der Lehrer in der Schule; ihn besingt der Dichter in seinen Liedern; sein Bild zu malen und seine Züge in Marmor einzumeißeln, ist die Freude des Künstlers. Ihm huldigen Könige auf dem Throne, die größten Genies tüssen seine Füße, und unzählige Stimmen preisen täglich in allen Sprachen und Zonen seinen Namen und verkünden sein Lob.

Ihm zuliebe arbeiten, opfern, leiden, streiten und sterben Millionen; ihm zuliebe verzichten sie auf alles, was sie besitzen, geben sie gerne und freudig selbst ihr Leben hin.

"Die Liebe zu Chriftus drängt uns."1) So spreschen Tausende und Tausende von Pilgern und eilen von allen Ländern der Welt hin nach dem heitigen Lande, nach Nazareth, nach Bethlehem, auf den Kalsvarienberg, um die Erde mit ihren Tränen zu benetzen, auf der einst der Herr gewandelt, die er mit seinen Schweißtropfen und seinen Tränen beseuchtet und mit seinem Blute gerötet hat.

"Herr, du weißt, daß ich dich liebe."<sup>2</sup>) So fpreschen die Missionäre und verlassen Eltern, Berwandte, Freunde, Heimat, Vaterland, alles, was ihnen auf Erden lieb und teuer ist, vertrauen sich dem gefahrs vollen Meere an und setzen ihr Leben auß Spiel, um den Wilden und Heiden das Evangesium Christizu predigen.

<sup>1) 2.</sup> Kor. 5, 14. — 2) Joh. 21, 15.

"Der Herr ist mein Erbe, mein Anteil.") So sprechen zahllose Männer und Frauen und zerreißen die heiligen Bande, die sie mit Bater und Mutter, Bruder und Schwester verknüpfen, und ziehen sich in die Einsamteit des Klosters zurück, um da Christo in den Armen, Kranken und Kindern zu dienen. Und darunter bemerken wir Männer, die mit Entschlossen-heit und Weisheit die Feder oder mit Mut und Unserschrockenheit das Schwert geführt hatten, Männer, die über den Büchern gealtert oder im rauhen Kriegsbienste ergraut waren. Darunter sinden wir Frauen, die zuvor der Purpur und die Königskrone geschmückt hatten.

"Weder Trübsal noch Angst noch Gefahr noch Berfolgung noch Schwert wird uns scheiden von der Liebe Christi."<sup>2</sup>)

So sprechen Millionen Märthrer und stimmen in den größten Qualen heilige Lobgefänge an und eilen freudig ihrem Henker entgegen, um ihr Blut für Christus zu versprizen.

Und was hat die unzähligen Scharen der Heisligen aller Stände, Altersftufen und Nationen gezeugt? Was hat seit neunzehnhundert Jahren Milsliarden Christen bewogen, gottgefällig zu leben? Die Liebe zu Christus, der gesprochen: "Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr tuet, wie ich geztan habe.")

Blicket endlich hin über die Berge und Meere, hinein in alle Länder! Seht ihr nicht überall das Kreuz sich erheben: in Städten und Dörfern, in Tä-

<sup>1)</sup> Pf. 15, 5. — 2) Röm. 8, 38. — 3) Joh. 13, 15.

lern und auf Bergen, an Wegen und Stegen? Wer hat es aufgepflanzt? Die Liebe zu dem, der am Kreuze hängt, zu Jesus Christus.

Und wer hat auf der ganzen katholischen Welt die Tempel Gottes alle errichtet: die Kapellen, die Kirchen, die Dome, angefangen von der einfachsten Kapelle des Missionärs im glutheißen Süden und im eiskalten Norden bis zum majestätischen Riesendome in Rom? Die Liebe zu dem, der in ihnen seinen Wohnsitz aufgeschlagen, die Liebe zu Jesus Christus. In der Tat, Christus hat die Liebe der Menschen sich erhalten über das Grab hinaus, durch alle Jahrshunderte. Keine Macht der Welt, nicht die blutigsten Christenversolgungen, nicht die grausamsten Tyrannen, nicht die größten Umwälzungen der Erde, nicht die alles zerstörende Zeit hat diese Liebe aus dem Herzen nehmen können.

Sagt nun, kann ein bloßer Mensch soviel Liebe erfahren? Muß eine Person, der eine solche Liebe gezollt wird, nicht Gott sein? Antwortet mir! Doch nein, das größte Genie des neunzehnten Jahrhunsderts, Napoleon I., soll uns die Antwort geben. Höret, wie er in seiner Berbannung auf St. Helena sich äußerte: Man staunt über die Eroberungen Alezanders; sener Eroberer aber — Christus — gewinnt und verbindet sich nicht bloß eine Nation, sondern das Menschengeschlecht. Er will die Liebe des Menschen, das Herz, d. h. das, was am allerschwersten zu erlangen ist, und man hat es ihm gegeben. Alexander, Cäsar, Hannibal haben es mit ihrem Genie nicht erreicht. Sie haben die Welt erobert und konnten nicht dahin gelangen, einen Freund zu haben. Christus

2. Die Liebe ber Menscheit zu Chriftus ein Beweis feiner Gottheit. 17

spricht, und es gehören ihm die kommenden Geschlechter. Das allein schon beweift mir durchaus die Gottheit Christi.

Ja, Christus ist Gott. Während barum vieles, was jetzt große Geister als epochemachende Lehren in die Welt hinausrusen, vielleicht nach zehn Jahren schon veraltet ist und nicht mehr gilt, wird die Lehre Christiewig neu bleiben, wird das Wort, das er vor bald neunzehnhundert Jahren zum jüdischen Volke gesprochen: "Wenn ich erhöht bin von der Erde, werde ich alles an mich ziehen," gelten und sich erfüllen bis zum Ende der Zeiten. Und während all die großen Männer unserer Tage, die die Welt mit ihrem Ruhme erfüllen, vielleicht nach hundert Jahren schon vergessen sind, wird Christus forrleben und mit immer neuer Liebe geliebt werden in alle Ewigseit. Amen.

## 3. Das Beugnis Christi von seiner Person als Beweis seiner Gottheit.

"Ich bin dazu geboren und in die Belt gekommen, daß ich der Wahrheit Zeugnis gebe." Joh. 18, 37.

hristus wird geliebt seit fast zweitausend Jahren. Er wird geliebt wie kein Mensch in der Welt; mehr als Bater und Mutter, Bruder und Schwester. Er wird geliebt mit einer Liebe, die ihm alles, selbst das Leben gibt. Tausende haben aus Liebe zu ihm freudig ihr Blut verspritzt, freudig sind sie ihm gefolgt auf dornenvoller Bahn. Sein Name sebt in Millionen Herzen, schwebt auf allen Lippen, begeistert, entslammt und bezaubert wie kein zweiter. Wo er ertönt, beugen sich die Knie, flammen die Augen, brennen die Herzen, jubeln die Seelen!

Diese Liebe zu Christus ist ein deutlicher und bleibender Beweis seiner Gottheit.

Doch hören wir noch, wie Chriftus felbst über das Geheimnis seiner Person sich äußert.

Vielfach und klar verkündete der Heiland den Juden, daß er der verheißene Messias, der Sohn Gottes, wahrer Gott sei. Ich will nur einige seiner Borte anführen. "Alles, was der Vater tut," so sprach er, "das tut auch gleicherweise der Sohn. Wie der Bater die Toten erweckt und lebendia macht, so macht auch der Sohn lebendig, welche er will; denn nicht der Bater richtet jemand, sondern das ganze Gericht hat er dem Sohne übergeben, damit alle den Sohn ehren, wie sie den Bater ehren."1) "Ich bin das Licht der Welt."2) "Wahrlich, wahrlich, ich sage euch, ehe Abraham ward, bin ich."3) Tropdem traten eines Tages die Juden wieder mit der Frage an ihn heran: "Wie lange hältst du unsere Seelen in Spannung? Wenn du Christus bist, so sage es uns unumwunden."4) Jesus erwiderte deshalb: "Ich habe es euch gesagt, ihr aber glaubt es nicht,"5) und fügte dann hinzu: "Ich und der Bater sind eins."6) "Da hoben die Juden Steine auf, um ihn" als Gottes= läfterer "zu fteinigen.") Sefus aber entgegnete: "Wenn ihr meinen Worten nicht glaubet, so glaubet meinen Werken, damit ihr erkennet und glaubet, daß der Bater in mir ist und ich im Bater."8)

Drei Jahre später wird der Heiland vor den Hohen Rat geschleppt, und der Hohepriester richtet an ihn die seierliche, eidliche Frage: "Ich beschwöre dich beim lebendigen Gott, daß du uns sagst, ob du Christus, der Sohn Gottes, bist.") Auf diese klare und bestimmte Frage antwortet Christus ebenso klar und bestimmt: "Du hast es gesagt," 10) ich bin es. Da erklären ihn die Richter des Todes schuldig, weil

 <sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Joh. 5, 19. 21. 22. 23. — <sup>2)</sup> (Sbend. 8, 12. — <sup>3)</sup> (Sbend. 8, 58. — <sup>4)</sup> (Sbend. 10, 24. — <sup>5)</sup> (Sbend. 10, 25. — <sup>6)</sup> (Sbend. 10, 30. — <sup>7)</sup> (Sbend. 10, 31. — <sup>9)</sup> (Sbend. 10, 38. — <sup>9)</sup> (Matth. 26, 63. — <sup>10)</sup> (Sbend. 26, 64.

er Gott gelästert habe, und Jesus läßt fich freuzigen, weil er seine Worte nicht zurücknehmen will.

Bat aber Chriftus nicht gelogen? War er fein Berruger? Wie? Chriftus ein Lügner und Betrüger? Rein, nein, er ift ber Edelfte, Beiligfte und Bollkommenite, den je die Erde getragen. Suchet unter den Ausgezeichnetiten aller Jahrhunderte, durch= eilet alle Reiche und ihr werdet niemand, niemand finden, der ihm an Tugend auch nur annähernd gleich= fommt. Studieret die Beiligengeschichte aller gander und aller Zeiten und ihr werdet wohl vielen und großen Beiligen begegnen, Beiligen, auf die die ganze katholische Welt mit böchster Chrfurcht und größter Bewunderung blictt; allein felbst die größten unter ihnen find nichts andres als matte Ropien Chrifti; fie ichwinden vor Christus, wie selbst die glänzendsten Sterne vor der Sonne erblaffen. Und warum wohl? Wohlan, ihr werdet bei einem jeden der Beiligen fin= den, daß er wohl die eine oder andre Tugend voll= fommen genbt, in den einen oder andern Studen fich ausgezeichnet hat: der eine durch Herzensreinheit, der andre durch Barmherzigkeit, der dritte durch Frommigfeit, der vierte durch Reindesliebe, der fünfte wieder durch eine andre Tugend; bei Chriftus aber fin= den wir nicht bloß die eine oder andre, sondern alle Tugenden, wie immer sie auch beißen mögen, und wir finden sie in ihrer höchsten Bollendung. Bon ihm heißt es: "Er hat alles wohlgetan."1) Er konnte vor seine Reinde hintreten und ihnen das Wort zu= rufen: "Wer von end kann mich einer Gunde be-

<sup>1)</sup> Mark. 7, 37.

schuldigen?" Delbst Pilatus mußte von ihm befennen: "Ich sinde keine Schuld an ihm." Und dieses Zugeständnis tönte durch alle Jahrhunderte bis herauf auf die Neuzeit. Oder hat nicht Rousseau zugegeben, daß das Leben Christi das Leben eines Gottes war? Und mußte nicht der bekannte Gottessleugner David Strauß zugestehen, daß Christus das unerreichte und unerreichbare Ideal sittlicher Größe und Vollkommenheit sei und daß ihm im Tempel der Ideale der erste und höchste Platz gebühre?

In der Tat, fast zweitausend Jahre schon haben die gefeiertsten geistlichen Redner und die hervorragend= ften Künftler sich bemüht, ein getreues Bild von ihm zu entwerfen. Sie haben die ganze Kraft ihres Genies aufgeboten und mit der vollen Glut ihrer Begeiste= rung gearbeitet; allein noch keinem ist das Werk gelungen. Und unzählige Seelen haben in brennender Liebe zu ihm sein Tugendbeispiel nachgeahmt. Biele von ihnen haben es auch weit gebracht, erreicht aber hat ihn keine. Immer noch steht er in Himmelshöhe über den edelften und besten. Und dieses "Ideal sitt= licher Größe und Vollkommenheit" sollte und könnte ein Lügner und Betrüger sein? Wäre dies nicht der fraffeste Widerspruch, den man sich nur denken könnte? Und welchen Worten, welchem Zeugnis sollte man noch Glauben schenken, wenn nicht den Worten und dem Zenanis des unerreichten und unerreichbaren Ideals aller Menschen?

Das Zeugnis Chrifti von seiner Gottheit muß daher wahr sein, Chriftus ist also Gott.

<sup>1)</sup> Joh. 8, 46. — 2) Luk. 23, 4.

Ha Towins if Don und die Menischen if down überzeich und deret ihn an. In nied angeberes wird dies von seinen Zeitgenossen sondern durw fait zwei Johnsawiende, nicht alos von Berrleim Alunen und Ungelehrten sondern von gekrönten Hauserund Perven der Kunkt und Wissenichaft nicht elekt in einem Beite. der Erde, sondern auf der ganzen zwildserten Welt. Andersewersen auf die Knie inricht zu ihm die unermehliche facholische Hamilte an allen Dren und zu ollen Zeiten: "Wein Herr und mein Gott!"

Eterfins ist Gott! Beuger auch ihr ench in Demut vor ihm und beret ibn an! Bekenner ibn vor aller Belt als euern Herrn und Gott! Er sei euer Glaube er eure Hoffnung, er eure Liebe! Euer Losungswort set und bletbe: Jesus, dir lebe ich: Jesus, dir sterbe ich! Amen.

<sup>1) 306. 20, 28.</sup> 

#### 4. Christus unser Freund.

"Einen treuen Mann, wer findet ihn?" Sprichw. 20, 6.

ahre Freunde sind in der Welt ielten zu nnden; sagt ja ichon der weise Wann: "Glücklich ist, wer einen wahren Freund gefunden kat.") Oder was wollte er mit diesen Worten anders sagen als: Einen wahren Freund zu finden, ist eine so große Seltenheit, daß man den glücklich nennen darf, der einen solchen besitzt?

Von einem nun weiß ich ganz bestimmt, daß wir an ihm einen wahren, vollkommenen Freund haben, da er alle Eigenschaften eines solchen in sich vereinigt. Und wer ist dies? Es ist der Gottmersch Jesus Christus.

Die erste Eigenschaft eines wahren Freundes besteht darin, daß er seinen Freund als solchen auch offen bekennt.

Finden wir nun diese Eigenichaft nicht bei Zesus Christus? Zeigt uns nicht die Heilige Schrift Stellen genug, an denen dieselbe klar zu Tage tritt?

<sup>1)</sup> Sir. 25, 12.

Lazarus ist eben gestorben. Man meldet es dem Herrn. Rein, erwidert dieser, "Lazarus, unser Freund, ist nicht tot, er schläft nur. Ich gehe hin, ihn vom Schlafe aufzuwecken.")

Denfet sodann an die Abschiedsworte, die Zesus im Abendmahlssaale an seine Jünger richtet. In jener herrlichen Rede versichert er denselben, daß er sie "liebe, wie er von seinem Bater geliebt werde"; er verpflichtet sie, "einander zu lieben, wie er sie geliebt habe". Plötzlich hält er inne, um ihnen als Grund seiner Liebe mitzuteilen, daß sie seine Freunde seien: "Ich nenne euch nicht mehr Diener, ich nenne euch Freunde." Und der Beweis meiner Freundschaft, fügt er hinzu, ist der, "daß ich alles, was ich von meinem Bater gehört, euch geoffenbart habe."

Jesus verläßt den Speisesaal und begibt sich mit seinen Jüngern in den Ölgarten, um zu beten. Da kommt Judas mit einer Schar Soldaten und Diener der Hohenpriester, um seinen Herrn und Meister zu vervaten. Wißt ihr, wie Jesus ihn anredet? "Freund," spricht er, "wozu bist du gekommen?"") Damit wir aber nicht meinen, daß Jesus bloß den Lazarus und die Apostel Freunde nannte und wir aus der Jahl seiner Freunde ausgeschlossen seien, erklärte er, seine Freunde seien alle, die seine Gebote halten: "Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch gebiete."4)

Die zweite Eigenschaft wahrer Freundschaft ist die Opferwilligkeit.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Joh. 11, 11. — <sup>2)</sup> Sbend. 15, 9. 12. 15. — <sup>3)</sup> Watth. 26, 50. — <sup>4)</sup> Joh. 15, 14.

Das ist ein echter und rechter Freund, der für seinen Freund Opfer bringt, der seine eigenen Freusden, Vorteile und Güter hingibt, um dadurch dem Freunde wohlzutun.

Run, Jesus Christus hat uns nichts von dem Seinen vorenthalten; er hat alles für uns hinge= geben, alles für uns geopfert. Es gibt keine Tätig= feit seiner menschlichen Seele, die nicht zu unfrer Erlösung beigetragen, kein Glied seines Leibes, das nicht für uns gelitten; es gibt keine Bein, feine Schmach, deren bittern Kelch er nicht bis auf die letzte Hefe unsertwegen ausgetrunken. Er hat für uns geopfert seine Unschuld, die er durch falsche Anklagen anschwär= gen ließ; seine Ehre, indem er sich dem Hohne, dem Spotte und der Verachtung der Menschen aussetzte; feine Freiheit, die von den Benkersknechten gleichsam ans Kreuz genagelt wurde. Er hat geopfert seinen Leib, an dem er so viele Beulen und Wunden empfing, daß alle Menschengestalt von ihm gewichen war; sein Haupt, das von scharfen Dornen durchstochen; seine Hände und Küße, die von Rägeln durchbohrt wurden; sein Blut, das er bis zum letzten Tropfen vergoß; und endlich sein Leben, das er unter tausend Schmerzen am Kreuze endete.

Könnte es einen größeren Beweis der Freundsichaft des Herrn gegen uns geben? Hätte Christus, um uns seiner Freundschaft zu vergewissern, noch mehr tun können, als für uns in den Tod zu gehen? D nein, er sagt ja selbst: "Niemand besitzt eine größere Liebe, als daß er sein Leben hingibt sür seine Freunde."

<sup>1) 30</sup>h. 15, 13.

The drive Figenimate manner Freundlichaft ift die Treue eine Treine die nime wante, wenn Unglich und Not. Esid und Clend über den Freund hereinowwen sondern roöftend und nach Kraften belfend dem Freunde zur Seite frent.

So bewaart üm die Freundschaft Corrin. Mag über und kommen, was da will mag alles und verlassen der Herr verlässe und nie. Er hat und ja die Berückerung gegeben, daß er bei und sein werde dis and Ende der Welt. Don ihm gelren die Worre: "Ein Fround liebt allzeit und ein Bruder wurd bewährt in der Not.")

Bievrel Weinen und Trauern gehr doch durch Die Welt, wie viele Tranen werden räglich und finde lid vergoffen! Ra, Rob bat recht, wenn er klagt: "Der Menich lebt eine furze Zeit und wird mit vielem Elende erfüllt." Darum wird mit Recht die Belt ein Tranental genannt. Und gibt es auch nur einen unter und, der von den Leiden diefes Lebens nicht feinen Teil befame? Wohl und darum, daß wir einen tröftenden Freund zur Seite haben, der uns dieje Beiden perfint, der linderndes DI und berubigenden Balfam träufelt auf uniere Bunden! Es ift Reius Chriftus. "Selig," ipricht er zu unferm Troite, "ielig sind die Trauernden,"4) "jelig seid ihr, die ihr weinet; denn ihr werdet lachen," 5) "eure Traurigkeit wird in Freude verwandelt werden, und eure Freude wird niemand mehr von euch nehmen."6)

Welch füßer Troft für alle Leidenden, zu wiffen, daß ihre Leiden einst in ewige Freuden verwandelt

¹) Matth. 28, 20. — ²) Sprichw. 17, 17. — ³) Job 14, 1. — ⁴) Matth. 5, 5. — ⁵) Lut. 6, 21. — °) Joh. 16, 20. 22.

werden; zu wissen, daß einst im Himmel der Heiland ihre Tränen mit väterlicher Hand trocknen werde. Ja, wie süß ist dieser Trost und wie geeignet, uns unsere Leiden erträglich zu machen!

Doch der Heiland läßt es beim Troste nicht bewenden, er hilft auch. Es wird an uns wahr, was
der Psalmist sagt: "Wenn ich dahingehe inmitten der
Bedrängnis, belebst du mich, o Herr, und wider meiner Feinde Zorn streckst du aus deine Hand und heil
macht mich deine Rechte.") Denn "Gott ist unsre
Zussucht und Stärte, ein Helser in den Trübsalen,
die uns sehr hart getrossen"," und "den Willen derer,
die ihn fürchten, tut er, und ihr Gebet erhört er und
erlöst sie"." Beteuert ja der Herr: "Wer zu mir
rust, den erhöre ich; ich bin bei ihm in der Trübsal,
ich reiße ihn heraus und bringe ihn zu Ehren."4)

In der Tat, Christus ist uns ein wahrer Freund. Seien wir ihm darum dankbar. Lieben wir ihn mit der ganzen Glut unserer Seele. Halten wir treu und standhaft bei ihm aus! "Bergiß deines Freunses nicht in deinem Herzen." Dumen.

<sup>1) \$\\ \</sup>partial \text{[137, 7. \$\rightarrow 2)}\$ \$\\ \partial \text{[45, 2. \$\rightarrow 3)}\$ \$\\ \partial \text{[144, 19. \$\rightarrow 4)}\$ \$\\ \partial \text{[137, 6.}\$ \$\\ \ext{[25]}\$ \$\\

#### 5. Christus unser Glück.

"Glücklich das Bolk, beffen Gott der Herr ift." Pf. 143, 15.

es nicht herbei? Wer jagt ihm nicht nach? Fühlt ja jeder Mensch in sich einen unwiderstehlichen Trieb, glücklich zu sein! Ja, vom Glück redet und träumt der Jüngling, nach Glück dürstet und ringt der Mann, nach Glück seufzt und sucht der Greis. Jung und alt, klein und groß: alles strebt nach Glück. Aber ach, wie wenige erreichen es! Warum wohl? Die meisten suchen es da, wo es nicht zu sinden ist; sie suchen es in den Gütern der Welt, und es ist doch einzig und allein in Christus.

Ja, nie und nimmer können die irdischen Güter dem Menschen das ersehnte Glück bringen. Was ist denn Glück? Worin besteht es? Es besteht in dem Besitze eines Gutes, das uns niemand nehmen kann und das voll und ganz das Menschenherz ausfüllt, sättigt. Mag nämlich ein Gut noch so schön und vorzüglich sein, besteht aber die Furcht, daß man es wies der verlieren kann, so wird es das Herz eher besorgt und betrübt als glücklich machen. Genösse man aber

auch ein Gut ohne Furcht, es zu verlieren, füllte es jedoch das Herz nicht bis zum Rande, befriedigte, sättigte es dasselbe nicht voll und ganz, so könnte es ebenfalls das erstrebte Glück nicht bieten.

Gibt es aber unter allen Gütern der Welt auch nur ein einziges, dessen Besitz uns für immer gesichert wäre? Ihr werdet keines sinden.

Oder sind vielleicht Schönheit und Gesundheit solche Güter? Glaubet es nicht.

"Ach, wie bald, ach, wie bald Schwinden Schönheit und Geftalt!"

Eine Krankheit, ein Unglücksfall reicht hin, um die gefeiertste Schönheit und die blühendste Gesundsheit für immer zu vernichten.

Ober sind Reichtum, Ehre und Ruhm solche Güter? Die Erfahrung bestätigt das Gegenteil. Wie mancher schon erfreute sich eines immensen Reichtums! Er besaß Geld in Hülle und Fülle; herrliche Besitzunsgen, prächtige Paläste und reizende Landgüter nannte er sein eigen. Sein Glück schien gesichert zu sein. Da hat eine Feuersbrunft, eine verfehlte Spekulation, eine Staatsumwälzung, ein Krieg ihm alles entrissen und ihn zum ärmsten Manne, zum Bettler gemacht.

Andre sahen sich mit Ehren und Ruhm gefrönt; sie wurden gepriesen und geseiert, ja bis zu den Sterenen erhoben; Millionen gehorchten ihrem Worte und Millionen schlugen ihr Leben für sie in die Schanze; aber wie bald sind sie von der schwindelnden Höhe ihres Ruhmes herabgestürzt!

Oder gibt es irgend ein andres irdisches Gut, es heiße Wissenschaft oder Kunst, Lust oder Liebe, es

heiße, wie es wolle, das uns nicht entschwinden könnte? Prüfet ein jedes, und ihr werdet wie Salomon auße rufen muffen: "Eitelkeit der Eitelkeiten, alles ist eitel.")

Doch gesetzt, der Mensch besäße und genöffe diese Güter sein ganzes Leben lang, sie würden ihn doch nicht glücklich machen, weil sie nicht hinreichend, nicht groß genug sind, um sein Herz zu fättigen.

Werfet in den Abgrund des Menschenherzens Schönheit und Gesundheit und fraget, ob es gesättigt sei, und aus der Tiefe dieses Abgrundes heraus wird euch eine Stimme zurufen: Es ist zu wenig! Es ist zu wenig! Werfet noch mehr hinein, werfet hinein Gold, Schätze und Ehrenstellen! Wird nun diese Stimme verstummen? O nein, sie wird ihren Ruf wiederholen: Es ist zu wenig! Es ist zu wenig! Werfet noch mehr hinein, werfet immer und immer wieder neue Güter hinein; sie werden das Herz nicht fättigen. Immer und immer wieder wird es rufen: Nur dies eine noch gebt mir, dann habe ich genug, dann bin ich glücklich! Und wenn es dies erlangt hat, so quellen wie die Wasserblasen aus den bewegten Fluten immer wieder neue Wünsche aus seinem Abgrunde auf.

Wie war doch Salomon von Gütern dieser Welt überhäuft! Schätze, Gold und Silber hatte er in Überfluß; wegen seiner Weisheit war er so hoch geachtet, daß selbst aus den weitentlegenen Ländern Könige nach Jerusalem zogen, um ihn zu sehen und ihm ihre Ehrfurcht zu bezeigen. Bon seinen Vergnügungen sagt er selbst: "Alles, was meine Augen verlangten, versagte ich ihnen nicht, und ich wehrte meinem Herzen

<sup>1)</sup> Pred. 1, 2.

nicht, jegliche Lust zu genießen und sich zu ergötzen an dem, was ich zubereitet hatte."1) War er aber glücklich? Er war es nicht; denn dies alles sättigte sein Herz nicht.

Alexander der Große hatte die halbe Welt ersobert; die mächtigsten und stolzesten Nationen waren ihm zinspslichtig; er war mit unzähligen Lorbeeren gekrönt; Millionen lagen huldigend zu seinen Füßen. War er aber glücklich? Er war es nicht. Man sah ihn weinen wie ein Kind, weil dies alles den Hunger seines Herzens nicht stillen konnte.

Und um näher auf unfre Zeiten zu kommen, so denket an Napoleon I. Die Erde zitterte unter seinen Füßen, Hunderttausende stürzten sich mit Bezeisterung für ihn, für seinen Namen in den Tod; er zertrümmerte Reiche und errichtete neue auf ihren Ruinen. War er aber glücklich? Er war es nicht, weil all dies sein Herz nicht ausfüllte.

Und die zwei größten und genialsten deutschen Dichter, Schiller und Goethe, gepriesen, geseiert und bewundert von allen — waren sie glücklich? Sie waren es nicht. Am 10. Februar 1785 schrieb ersterer an Körner: "Ich muß zu Ihnen . . . Bei Ihnen werde ich glücklich sein. Ich war's noch nie. Weinen Sie um mich, daß ich ein solches Geständnis tun muß. Ich war noch nicht glücklich; denn Ruhm und Bewunderung und die ganze übrige Begleitung der Schriftstellerei wägen auch nicht einen Moment auf, den Freundschaft und Liebe bereiten — das Herz darbt dabei." "Aber Freundschaft und Liebe allein,"

<sup>1)</sup> Pred. 2, 9. 10.

bemerkt J. Janssen zu dieser Stelle,<sup>1</sup>) "können nicht das Herz des Menschen, konnten am wenigsten das große Herz Schillers ausfüllen." Wie recht er hat, zeigt uns ein späterer Brief Schillers (vom 10. Aug. 1788), in dem es heißt: "Ich kann keinen Moment sagen, daß ich glücklich bin."

Ein ähnliches Geständnis legt auch Goethe von sich ab. In den Gesprächen mit Eckermann?) äußert er: "Man hat mich immer als einen vom Glück besonders Begünstigten gepriesen; auch will ich mich nicht beklagen und den Gang meines Lebens nicht schelten. Allein im Grunde ist es nichts als Mühe und Arbeit gewesen, und ich fann wohl sagen, daß ich in meinen fünsundsiedzig Jahren keine vier Wochen eigentliches Behagen gehabt. Es war das ewige Wälzen eines Steines, der immer von neuem gehoben sein wollte."

In der Tat, der heilige Bonaventura hat recht, wenn er sagt: "Wie ein Schatten den Magen nicht stillt, so können zeitliche Güter die Seele, das Herz nicht fättigen."

Sie vermögen also den Menschen nicht glücklich zu machen.

Wo ist denn aber das Glück zu finden? Der Mensch soll doch glücklich sein; denn zum Glücke hat ihn Gott geschaffen. Wo sindet der Mensch das Glück? Einzig und allein in Christus. Christus ist ja ein Gut, das ohne unsern Willen uns nichts in der Welt nehmen kann: keine Krankheit, kein Dieb, keine Macht,

<sup>1)</sup> Schiller als Hiftorifer, 2. Aufl. S. 181 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 116.

keine Gewalt, kein weltbewegendes Ereignis. Ja nicht einmal der Tod kann uns von ihm trennen, im Gegensteil, er vereinigt uns erst recht mit ihm.

Wie schreibt doch der heilige Paulus? "Ich bin versichert, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Herrschaften noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Macht noch Höhe noch Tiefe noch ein andres Geschöpf es vermag, uns zu scheiden von der Liebe Gottes, die da ist in Christo Jesu, unserm Herrn.")

Christus kann uns aber nicht bloß nicht genom= men werden, er sättigt auch das Menschenherz voll= kommen.

Der Abgrund unsers Herzens ift so tief, so unsermeßlich, daß er nur von einem unendlichen Gute ausfüllbar ist. Christus nun ist ein unendliches Gut, ja das unendliche Gut zar Eşoxspr; ein Gut, so groß, daß dagegen alle andern Güter im Himmel und auf Erden verschwinden wie der Tropsen gegen das unsermeßliche Weer; so groß, daß es nicht größer gesdacht, gewünscht und ersehnt werden kann: ein Gut ohne Waß und Ziel, dazu noch ohne Fehler und Matel. Er, aber auch nur er ist daher imstande, das Menschensherz vollkommen auszusfüllen. Besitzt es ihn nun ganz und gar, so ist all sein Berlangen und Sehnen, sein Hunger und Durst gestillt, es ist gesättigt und darum glücklich.

"D wie glücklich," ruft deshalb der heilige Märtyrer Fgnatius aus, "wie glücklich find doch jene, die Christus besitzen!" Und fragt ihr den heiligen Alon-

<sup>1)</sup> Röm. 8, 38. 39. Friedrich, Religiöse Borträge.

üns, io wird er euch jagen, daß er im Besitze Christi eine Seligkeit kostete, die ihn zum Glücklichsten der Welt machte. Ja fraget alle Heiligen: die ungezählten Scharen der heiligen Märtnrer, Bekenner und Büßer, Jünglinge und Jungfrauen, warum sie schon auf Erden selbst unter den größten Qualen so glücklich waren, und sie werden euch antworten: "Christus lebte in uns.")

Willst du also, studierender Jüngling, glücklich sein und bleiben, wohlan,

"Richt an die Guter hänge bein Berg, Die bas Leben vergänglich zieren," 2)

und die das Herz nicht sättigen können, sondern an Christus halte dich! Er ist ein bleibendes und unsendliches Gut; sein Besitz kann und wird dich daher glücklich machen, glücklich in der Zeit und glücklich in der Ewigkeit. Amen.

<sup>1)</sup> Gal. 2, 20. - 2) Schiller, Braut von Meffina 4, 4.

### 6. Christus unfre Hilfe in den sittlichen Stürmen.

"Siehe, Gott ift mein heisand, ich bin getroft und fürchte mich nicht, denn meine Stärke ift der herr." Isa. 12, 2.

er heilige Augustinus schreibt: "Wir segeln durch ein Meer; an Winden und Stürmen sehlt es nicht; von den täglichen Versuchungen dieser Welt wird beinahe voll unser Fahrzeug." Ja, zahlreich sind die sittlichen Stürme, die uns auf unserer Fahrt durch das Weer des Lebens umtosen; zahlreich sind die Versuchungen, die uns die Welt, die Hölle und das eigene Fleisch bereiten. Viel also sind der Kämpse, die wir zu kämpsen haben.

Was wird uns stärken in diesen Stürmen? Was wird uns stählen gegen diese Versuchungen? Was wird uns in diesen Kämpsen den Sieg verleihen? Es ist Jesus im heiligen Mehopfer, Jesus in der heiligen Kommunion, Jesus im Tabernakel.

Jesus genießt im Himmel nicht bloß seine Herrlichkeit, sondern ist auch für uns tätig, indem er bei seinem himmlischen Bater stets für uns bittet. Daher schreibt der heilige Paulus: "Er ist immer lebend, um für uns zu vermitteln.")

<sup>1)</sup> Hebr. 7, 25.

Wenn wir nun zwar zu jeder Zeit "an Jesus Christus, dem Gerechten, einen Fürsprecher beim Bater haben",1) so übt er doch das Mittleramt zwischen sei= nem Vater und uns Menschen vorzugsweise in der heiligen Messe aus. Da kommt er ja nicht bloß mit Gebet und Flehen zum Bater, nein, da opfert er sich ihm für uns mit allem, was er ist und hat: er opfert seine unendliche Gottheit und seine heilige Menschheit, sein Fleisch und sein Blut, sein Berg und die ganze Liebe seines Herzens; er opfert ihm alles, was er geduldet und gelitten, gewirft und vollbracht hat. Sollte nun der Bater im Angesichte eines folchen Opfers dem "vielgeliebten Sohne" eine Bitte abschlagen können? Nimmermehr, "ber Bater erhört ihn allzeit". 2) Wer immer also seine Bitten durch Jesus im heiligen Megopfer dem himmlischen Bater vorbringen läßt, wird Erhörung finden, wird erlangen, mas zu seinem Heile notwendig ift.

Darum kommet täglich mit ganzem Vertrauen zum Altare, auf dem Jesus unblutigerweise geschlachtet wird; bringet dem Heiland eure Anliegen vor; bittet ihn um Unterstützung, um Hilse im Kampse mit den Leidenschaften des Herzens und den Feinden eurer Seele, und eure Vitten werden nicht vergebens sein, Jesus wird sie bei seinem himmlischen Bater vertreten, sie werden erhört werden: siegreich werdet ihr aus allen Stürmen und Kämpsen hervorgehen.

Was verleiht uns ferner in den sittlichen Stürmen und Kämpfen des Lebens, in den Versuchungen, den Sieg? Es ist Jesus in der heiligen Kom=

<sup>1) 1.</sup> Joh. 2, 1. — 2) Joh. 11, 42.

munion. Er ist zu das ichmockofte Manna, das um is mehr Kraft gibt, je mehr man davon ist; er itt die göttliche Speile, die himmliche Rahrung, die uns kräftigt gegen die Gefahren und Klispen und gegen uns selbst.

Wenn die Gerechter des Alten Kundes durch den blosen Glauben an Jeins Christas in große Timae unternahmen und is große Tofer brachten, wenn ne, wie der heilige Laulus ichreidt, "Königreiche überswanden, Gerechtigkeit üben, Kerheisungen erlangten, Löwenrachen berütoriten, die Gewolt des Jeuers auslächten, der Schärfe des Ichwertes entsingen, Fremder Jeerlager überwältigten," welch wunderbare Kraft wird erst der Keist, zein ielbit verleihen, jenes Jeins, der befahl, und die Illeten beruhigten ich, der berührte, und die Kranken waren geheilt, der iorach, und die Tünden waren geheilt, der wollte, und die Tünden waren sergeben I

Mögen darum auch Gewitterwolfen riefenhaft um euch fich türmen, mögen der Berluchungen Stürme euch umraufchen, mögen der Hölle Klitze euch umzischen, mögen die Abgründe des Berderbens um euch klassen, fürchtet euch nicht! Eilet zum Tiche des Herrn und nehmet den in euer Herz auf, der die Welt und die Hölle überwunden hat, und die Gewitterwolfen werden sich zerteilen, der Horizont wird sich klären und ein Friede wird wieder in euer Herz einstehren, io wonnig und io jüß, wie er damals auf den Fluren Bethlehems lag, als die Engel jangen: "Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den Men-

<sup>1)</sup> Hebr. 11, 34.

schen auf Erden!") Fa, durch die heilige Kommunion mit Jesus Christus ausgerüftet, habt ihr nichts zu fürchten, Gott wohnt in euch und ihr werdet nicht wanken.<sup>2</sup>)

Könnten wir sie alle fragen, die Fesus bereits heimgeholt hat zu ewiger Himmelsfreude: Was hat euch die Kraft verliehen, auf Erden "den guten Kampf zu kämpfen und den Lauf glücklich zu vollenden"," die Versuchungen zu überwinden? sie würden wie aus einem Munde uns antworten: Jesus im heiligen Meßopfer, Jesus in der heiligen Kommunion, Jesus im Tabernakel.

Ja, Jesus im Tabernakel — er wird auch uns zum Siege über die Versuchungen verhelfen. Er wohnt ja darin bei Tag und bei Nacht, zu jeder Stunde und in jedem Augenblicke, um über uns zu wachen, um uns zu schützen in der Gefahr, um uns zu stärken im Kampfe. Von da ertönt fort und fort das Wort an uns: "Kommet alle zu mir, ich will euch erquicken." D, so kommet recht oft, kommet täglich zu ihm, und ihr habt nichts zu fürchten.

Als der König Szechias von Sennacherib mit einem zahlreichen Heere belagert wurde, erhielt er durch einen Boten einen Brief, in dem der wahre Gott den falschen Göttern gleichgestellt und Jerusaslem mit all seinen Bewohnern und seinem Könige dem vollständigen Untergange geweiht war. Wastat Szechias? Er ging in den Tempel, breitete den Brief vor dem Herrn aus, fügte inständige Gebete hinzu, und in der folgenden Nacht bedeckten 185000 Krieger

 $<sup>^{1)}</sup>$  Luf. 2 , 14. —  $^{2)}$  Hf. 45 , 6. —  $^{3)}$  2. Tim. 4 , 7. —  $^{4)}$  Matth. 11, 28.

ber affyrischen Armee mit ihren Leichnamen die Ebene Judas. 1) L. Z.! Wenn ihr euch von Feinden eurer Seele angegriffen fühlt, o, dann eilet in die Kirche, in unsre Hauskapelle, dann eilet zu Jesus im Tabernakel und breitet eure Briefe, eure Anliegen, die Falten eures Herzens, vor ihm aus und bittet ihn um Schutz und Hilfe, und ich sage euch: Wären auch eure Feinde zahlreicher als das Heer des affyrischen Königs, am Fuße des Altares werdet ihr sie schlagen und besiegen!

"Kinder fürchten sich gleich," sagt der heilige Franz von Sales, "wenn sie nicht bei der Mutter sind, und wenn nur ein Hündlein sie anbellt, sangen sie an zu schreien und hören nicht auf, bis die Mutter sie wieder auf den Arm nimmt. Jetzt sind sie in Sichersheit und denken, daß ihnen nichts mehr geschehen könne. Und wenn sie gar die Mutter bei der Hand halten können, dann fürchten sie sich schon gar nicht mehr. — Braucht ihr euch zu fürchten, wenn Versuchungen euch anbellen? Ist nicht euer Heiland ganz in der Nähe? Kommet doch zu ihm, ergreiset seine Hand, und er wird euch gegen all eure Feinde schützen."

Und der heilige Gregor sagt: "Die ganze Stärke der jungen Hühnlein ist, wenn sie in Gefahr eines Feindes sind, in der Henne, ihrer Mutter, nicht in ihnen. Ihre ganze Wehre und Verteidigung ist, der Mutter zuzulausen, unter ihre Flügel sich zu flüchten. Und der beste Widerstand, den eine christliche Seele den Versuchungen ihrer Feinde entgegensetzen kann, ist, eilig unter den Schutz Gottes zu flüchten und in Demut und Vertrauen zu ihm zu flehen: Herr, rette mich, ich gehe zugrunde!"

<sup>1) 4.</sup> Rön. 19, 14. 15. 35.

Also zu Jesus im Tabernatel kommet in schweren Stunden, unter seinen Schutz flüchtet wie das Küchslein unter die Flügel der Henne, an sein Herz leget euch mit ganzem Vertrauen wie das Kind in die Arme seiner Mutter, und er wird euch helsen. Er liebt uns ja unendlich. An ihn haltet euch zu jeder Zeit. Er ist der Fels im Meere: mag auch die Woge rauschen und die Flut heranbrausen, er wankt nicht, und mit ihm steht sicher auch ihr! Er ist der Eichsbaum auf der Flux: wenn auch der Sturm tobt und alles zerbricht und zersetzt, er steht sicher, und mit ihm steht sicher auch ihr!

Wenn der Seefahrer auf hoher See von einem heftigen Sturme überrascht wird, so läßt er sich an den Mastbaum binden und gibt von da aus seine Besehle. Der Wind heult und peitscht das Meer; die Wogen türmen sich auf und schlagen über dem Schiffe zusammen; allein er weiß sich durch die Kraft seiner Bande geschützt und fürchtet nicht über Bord geworfen zu werden.

Auch wir sind Seefahrer, und auch auf unster Fahrt durch das Meer des Lebens umtoben uns mannigsache Stürme. Allein, l. Z., nehmet täglich gerne und andächtig teil am heiligen Meßopfer; empfanget häusig die heilige Kommunion; besuchet täglich das Allerheiligste im Tabernakel und verbindet euch so innig und fest mit Jesus Christus, und alle Stürme und alle Wogen werden gegen euch machtlos sein. Christus siegt, und mit ihm werdet auch ihr siegen und einst im Himmel triumphieren in alle Ewigsfeit. Amen.

## 7. Der himmelfahrende Christus unser Biel, unser Trost im Leiden und unser Lohn im himmel.

"Und der Herr ward, nachdem er zu ihnen geredet hatte, in den Himmel aufgenommen und fițet zur Rechten Gottes." Mark. 16, 19.

as heutige Fest führt uns im Geiste auf den Sliberg. Wir sehen da Jesus, umgeben von seinen Aposteln. Wir hören ihn Worte der Ermahnung und des Trostes an sie richten. Liebevoll ruht sein Blick auf ihnen, und er erhebt seine Hände und segnet alle. Und während er sie segnet, lösen sich seine Füße von der Erde und allen sichtbar steigt er zum Himmel empor. Die Jünger solgen ihm mit den Augen, in Betrachtung und Entzücken versunken. Mit den Aposteln schauen wir dem emporschwebenden Heilande nach. Werden wir dich verlieren? rusen wir mit ihnen. Nein, du bleibst uns; denn du bist

das Ziel unsrer Herzen, unser Trost im Leiden und unser Lohn im Himmel. 1)

(Hymnus in Ascens. Dom.)

<sup>1)</sup> Sis meta nostris cordibus, Sis lacrymarum gaudium, Sis dulce vitæ præmium.

Der himmelfahrende Heiland ist das Ziel unsrer Herzen.

"Unser Herz ruht nicht, bis es ruht in Gott," jagt mit Recht der große Kirchenlehrer und Herzens= fenner Sankt Augustinus.1) Ra, das Herz des Menschen strebt immer nach etwas, sucht immer etwas, weil es lebt und nach einem Ziel- und Endpunkt sich hingetrieben fühlt. Mag es aber unter den geschaf= fenen Dingen als Ziel seines Strebens sich auswählen, was es will, es wird keine Rube und keine Befriedigung finden. Unbefriedigt und daher auch ruhelos und unglücklich wirft es nach kurzer Weile das erreichte irdische Riel, es sei Reichtum oder Ehre oder Genuf, beiseite und sucht sich ein andres, um aufs neue enttäuscht seufzend auszurufen: Wo finde ich das Glück, wo das Ziel und Ende, in dem ich armes, müdes Herz endlich ruhen kann? Der himmel= fahrende Heiland gibt darauf die richtige Antwort. In mir, fagt er, fiehst du das Ziel. Er zeigt uns nämlich, wohin wir streben sollen.

Beim letzten Abendmahle wies Jesus, im Begriffe, aus der Welt zu scheiden und zum Bater in den Himmel zu gehen, seine Jünger hin auf dieses Ziel. "Wohin ich gehe," sagte er zu ihnen, "wißt ihr, und auch den Weg wißt ihr." Und als sie ihm erwiderten: "Wir wissen nicht, wohin du gehst,"<sup>2</sup>) antwortete er: "Ich gehe zum Bater."<sup>3</sup>) Und nach seiner Auferstehung sprach er zu Maria Magdalena: "Ich steige auf zu meinem Bater und zu eurem Bater, zu meinem Gott und zu eurem Gott."<sup>4</sup>) Und was

<sup>1)</sup> Confess. 1, 1. — 2) Joh. 14, 4. 5. — 3) Gbend. 14, 12. — 4) Gbend. 20, 17.

er hier gesprochen, das bestätigte er auch durch die Tat, wie wir sie heute in der Heiligen Schrift beschrieben lesen: "Und es geschah, daß, während er seine Sünger fegnete, er in den Himmel erhoben wurde."1) Der Himmel also ist unser Ziel. Jesus zeigte es uns, in= dem er sichtbar und leiblich in den Himmel aufstieg.

Die Mutter der makkabäischen Brüder richtete daher an den jüngsten Sohn, als er zur Marter geführt wurde, die herrlichen Worte: "Ich bitte dich, mein Kind, schau' auf zum Himmel."2) Und der heilige Paulus, noch zärtlicher für seine Glaubenskinder besorgt als die makkabäische Mutter, ruft den Kolossern zu: "Wenn ihr auferstanden seid mit Chriftus, dann suchet, was oben ist, wo Christus sitzt zur Rechten des Baters, nicht was auf der Erde ist."3)

Bedenket also, wir sind Wandrer auf dieser Welt, "wir haben hier keine bleibende Stätte, fondern suchen die zukünftige."4) Das Ziel unsrer Wander= schaft aber — ber himmelfahrende Resus hat es uns gezeigt — ift der Himmel. Dort ift unser Bater= land, wo unser Bater und der Bater Jesu Christi ist, zu dem wir daher beten: "Bater unser, der du bist in dem Himmel."

Der himmelfahrende Heiland ift das Ziel unfrer Herzen; er ift auch unfer Troft im Leiden; denn er ist unsre Hoffnung.

Die Hoffnung ist ein großer Trost auf Erden, ja fie allein gibt Mut und Kraft. Übergibt der Schiffer das Schiff den Meereswogen, wenn ihm niemals der ersehnte Hafen entgegenlacht? Wagt wohl

<sup>1)</sup> Luf. 24, 51. — 2) 2. Maff. 7, 28. — 3) Kol. 3, 1. 2. — 4) Sebr. 13, 14.

der Soldat sein Leben, wenn er die Hoffnung auf den Sieg nicht in sich trägt? Streut der Landmann den Samen aus, wenn er nicht die Ernte als Lohn seines Fleißes erwartet? Die Hoffnung ist also wie ein durch Wolken aufgehender Stern in finstrer Nacht für den Schiffer im Sturm. Er ist fern und den= noch tröftet sein Licht.

Der himmelfahrende Refus ift für uns dieser Stern. Er ift, wiewohl fern von uns, doch unfer Trost im Rampfe des Lebens, in der Nacht des Lei= dens. Hat er uns ja die Versicherung gegeben: "Ich gehe bin, euch eine Stätte zu bereiten."1) Oder ist es nicht Balfam für das geplagte Menschenkind, wenn es sich sagen kann: Zwar leide ich jett, zwar ist für mich die Welt ein Tränental; allein Jesus hat mir im himmel eine Stätte bereitet, von der ich Besit nehmen darf, wenn ich den Lebenskampf glücklich ge= fämpft habe? Wenn wir daher im Leiden an den himmelfahrenden Beiland und an die Stätte, die er uns bereitet hat, denken, werden wir so ruhig und freudig werden wie die Jünger auf dem stürmenden Meere, als sie Jesus am Ufer stehen saben.

Diese Freude wird aber noch gesteigert durch die Gewißheit, daß der Heiland im Himmel für uns tätig ift. Er genießt nicht bloß feine Berrlichkeit, fon= bern er hilft von oben berab seinen Soldaten im Kampfe des Diesseits, er beobachtet, belobt, ermutigt und belohnt sie. Daher sah der heilige Stephanus Refus nicht sitzend zur Rechten feines Baters, fondern stehend, d. h. tätig, im Begriffe zu helfen. Und der

<sup>1) 30</sup>h. 14, 2.

heilige Johannes schreibt: "Advocatum habemus apud patrem, Jesum Christum," 1) also nicht bloß einen Tröster auf Erden im Heiligen Geiste, sondern auch einen Anwalt im Himmel haben wir.

Das ist Jesus für uns, solange wir auf Erden weilen. Was aber wird er für uns sein, wenn wir in die bereitete Stätte des Himmels eingegangen sind?

Er wird unfer Lohn sein. "Ich gebe bin, euch eine Stätte zu bereiten, und wenn ich das getan habe, werde ich wieder kommen und euch holen, da= mit auch ihr seid, wo ich bin,"2) versichert uns Jesus bei Johannes. Wozu will er uns abholen in den bereiteten Ort des Himmels? Um uns unsern Lohn für die Rämpfe und Leiden des Lebens zu geben. Worin aber wird dieser bestehen? In ihm, dem himmlischen Resus, selbst. Er wird "unser übergroßer Lohn"3) fein. Jesus wird unser Lohn sein. Was will dies fagen? Wir werden Jesus sehen und besitzen, ihn, den Urquell aller Lieblichkeit, Schönheit und Freude. Wir werden ihn sehen und besitzen nicht bloß in seiner Menschheit, sondern auch in seiner unbeschreiblich majestätischen Gottheit. Wir werden ihn sehen und befiten mit all seiner Macht, mit all seiner Beisheit, mit all seiner Herrlichkeit, mit all seiner Schönheit, mit all seinen Vollkommenheiten: wir werden ihn besitzen und "sehen, wie er ist".4) Und mit ihm wer= den wir sehen und besitzen alles, was die Sinne ergött, was das Herz erfreut, was der Mensch nur immer wünschen und ersehnen kann.

<sup>1) 1.</sup> Joh. 2, 1. — 2) Joh. 14, 2. 3. — 3) cf. 1. Moj. 15, 1. — 4) 1. Joh. 3, 2.

Als die Jünger auf dem Berge Tabor die verstlärte Menschheit Christi sahen, waren sie so bezaus bert und entzückt und hingerissen, daß Petrus außrief: "Herr, hier ist gut sein, hier laß uns Hütten bauen,") hier wollen wir allzeit sein und bleiben. Welch ein Entzücken, welch eine Glückseligkeit werden daher erst wir empsinden, wenn wir Christus in seiner Gottheit sehen und besitzen und zwar nicht bloß kurze Zeit, nicht bloß Tausende, nicht bloß Willionen von Jahren, sondern ohne Ende, immer und ewig! Welch ein übergroßer Lohn!

Der himmelfahrende Jesus sei also das Ziel unster Herzen, sei unser Trost im Leiden, dann wird er einst auch unser Lohn sein. Wir werden ihn ewig sehen und besitzen. "Wir werden mit ihm verherrslicht werden."<sup>2</sup>) "Wir werden ihm ähnlich sein;"<sup>3</sup>) unsre Leiber werden dem seinigen gleichen. Amen.



<sup>1)</sup> Matth. 17, 4. — 2) Röm. 8, 17. — 3) 1. Joh. 3. 2.

# II. Die Rirche.





#### 1. Sichtbarkeit der Kirche.

"Eine Stadt, die auf einem Berge liegt, fann nicht verborgen sein."

Matth. 5, 14.

ie viele driftliche Religionsgesellschaften gibt es doch! Wahrlich, sie zählen nach Hunderten!

So uneins sie nun unter sich sind, darin stimmen sie alle überein, daß Christus nur eine einzige Kirche gestiftet hat und daß jede von ihnen diese eine wahre Kirche sein will.

Freilich behauptet nun der größte Teil von ihnen, die Kirche sei nur eine innere, geistige Gemeinschaft, ein Geistesbund, also unsichtbar.

Demgegenüber werde ich dartun, daß die wahre Kirche sichtbar sein muß, weil Christus eine sichtbare Kirche stiften wollte und wirklich gestiftet hat.

Christus wollte eine sichtbare Kirche stiften; das erhellt aus seiner Menschwerdung. "Das Wort" ist Fleisch geworden, vermittelte sich den Menschen auf menschliche, sinnlich wahrnehmbare Urt, lebte, redete, wirkte, litt und starb als Mensch und nach Menschensart. Hatte aber Gott so in gewöhnlich menschlicher Weise sich geoffenbart, so war damit auch die Form

gegeben, in der sein Werk fortgesetzt werden sollte bis ans Ende der Welt.

Christus wollte eine sichtbare Kirche stiften; das folgt sodann aus der Bestimmung, die er seiner Kirche gab. Er hat ihr nämlich die Aufgabe übertragen, allen Menschen das Heil zu vermitteln, alle zur Seligsteit zu führen. Wie aber eine unsichtbare Kirche, deren Glieder einander nicht kännten und auch von den übrisgen Menschen nicht gekannt wären, diese Aufgabe zu lösen, den Menschen das Heil, die Seligkeit zu versmitteln vermöchte, ist nicht einzusehen.

Umgekehrt hat er alle Menschen unter Androhung des Berluftes der ewigen Seligkeit verpflichtet in die Kirche einzutreten. Wie aber dies bei einer unsichtbaren und deshalb unerkennbaren Kirche möglich wäre, ist gleichfalls ein unlösbares Kätsel.

Daß Chriftus eine sichtbare Kirche stiften wollte, geht endlich aus den Bildern hervor, unter denen er von seiner Kirche spricht. Er schildert sie nämlich als eine "auf einem Berge gelegene Stadt, die nicht versborgen sein kann"; 1) heißt sie ein "Licht, das auf den Leuchter gestellt wird, damit es allen leuchte"; 2) nennt sie einen "Schafstall, in den alle aufgenommen werden müssen"; 3) vergleicht sie mit einem "Netz, das ins Weer geworfen wird und allerlei Fische einfängt". 4)

Christus wollte aber nicht bloß eine sichtbare Kirche stiften, er hat eine solche wirklich gestiftet.

Er hat seiner Kirche in Petrus ein sichtbares Fundament gegeben. "Du bist der Fels," so sprach er

<sup>1)</sup> Matth. 5, 14. — 2) Ebend. 5, 15. — 8) Joh. 10, 16. — 4) Matth. 13, 47.

zu ihm, "und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen".1)

Er hat zur Ausübung des ihr übertragenen dreisfachen Amtes — Regierungss, Lehrs und Prieftersamtes — sichtbare Organe, die Apostel und ihre Nachfolger, bestimmt.

Rlar find seine Worte, mit denen er ihnen die Regierungsgewalt übertrug: "Wie mich der Bater gesandt, so sende ich euch."?) "Alles, was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im Himmel gebunden sein; und alles, was ihr auf Erden lösen werdet, das wird auch im Himmel gelöst sein.")

Mit ebenso deutlichen Worten bezeichnete er seine Apostel, also sichtbare Personen, als Träger des Lehrsamtes. Als er nämlich im Begriffe stand, von der Erde zu scheiden, sprach er zu ihnen: "Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden; darum gehet hin und lehret alle Bölker... und lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe." Und wieder sprach er: "Gehet hin in die ganze Welt und prediget das Evangelium jeder Kreatur."

Und wie die Vermittlung seiner Wahrheit in sinnlich wahrnehmbarer Weise geschehen sollte, so knüpfte er auch seine Gnade an die sichtbaren Zeichen des Opfers und der Sakramente und betraute mit ihrer Vollziehung und Spendung wiederum die Apostel und ihre Nachfolger.

Nachdem er nämlich beim letzten Abendmahle Brot und Wein in sein heiligstes Fleisch und Blut

<sup>1)</sup> Matth. 16, 18. — 2) Joh. 20, 21. — 3) Matth. 18, 18. — 4) Sbenb. 28, 18. 19. 20. — 5) Mark. 16, 15.

verwandelt, seinem himmlischen Bater aufgeopfert und den Aposteln zum Genusse hingereicht hatte, sprach er zu ihnen: "Tuet dies zu meinem Andenken.") Er wollte damit sagen, tuet das nämliche, was ich soeben getan habe, verwandelt auch Brot und Wein kraft der Gewalt, die ich euch gebe, in mein Fleisch und Blut, bringet es als Opfer dar und genießet es selbst zur Nahrung des geistigen Lebens, und teilet es an die Gläubigen aus.

Ebenso gab er ihnen die Vollmacht, die heiligen Sakramente zu spenden, insbesondere den Menschen die Sünden nachzulassen. "Gehet hin," sprach er zu ihnen, "und tauset alle Bölker im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes."" Und nach seiner Auserstehung hauchte er sie an und sagte zu ihnen: "Empfanget den Heiligen Geist! Welchen ihr die Sünden nachlasset, denen sind sie nachgelassen; welchen ihr sie aber behaltet, denen sind sie behalten."

Er hat aber nicht bloß bestimmte Personen als sichtbare Organe des dreifachen Amtes in seiner Kirche eingesetzt, sondern er hat auch den anderen Gliedern berselben, den Gläubigen, bestimmte Verpflichtungen aufserlegt, die ebenfalls in sinnlich wahrnehmbarer, sichtbarer Weise sich vollziehen, nämlich die Lehre gläubig anzunehmen, die Sakramente zur Gewinnung und Bewahrung der Gnade zu gebrauchen und den Ansordnungen der Hirten der Kirche Folge zu leisten.

All diese Verpflichtungen können wir in die eine zusammenfassen, Christus in Wort und Tat zu bekennen: "Wer mich vor den Menschen bekennt, den

<sup>1)</sup> Luk. 22, 19. — 2) Matth. 28, 19. — 3) Joh. 20, 22. 23.

wird der Menschensohn vor den Engeln Gottes bekennen."1)

Christus hat also eine sichtbare Kirche gestiftet. Daher muß die wahre Kirche sichtbar sein.

Welche von den christlichen Religionsgesellschaften, die an der Sichtbarkeit der Kirche Christi sesthalten, ist nun die wahre Kirche? Keine andre als die römische katholische, weil sie allein die Merkmale ausweist, welche die wahre, von Christus gestiftete Kirche haben muß, was ich in den nächsten vier Vorträgen zeigen werde. Amen.

<sup>1)</sup> Luf. 12, 8.

## 2. Apostolizität der Kirche.

"Ich glaube an eine apostolische Kirche."
Symbol, Nic.

ie wahre Kirche muß sichtbar sein, weil Christus eine sichtbare Kirche stiften wollte und wirklich gestiftet hat. Diese sichtbare Kirche muß aber für jeden, der durch Sintritt in dieselbe zu Christus und zur Familie Gottes gelangen will, als die wahre kenntlich sein. Und sie wird und muß kenntlich sein an gewissen nach außen sich kundgebenden Merkmalen, aus denen ihr göttliches, inneres Wesen klar hervorsleuchtet.

Diese Merkmale beziehen sich teils auf ihren Ursprung teils auf ihr Wesen oder ihren Inhalt teils endlich auf ihre Aufgabe oder ihren Lebenszweck.

Bon den vier Kennzeichen nun, wie sie mit Recht der wahren Kirche zugeschrieben zu werden pflegen: Einigkeit, Heiligkeit, Apostolizität, Allgemeinheit (Katho-lizität) werden die beiden ersten dem Wesen, die dritte dem Ursprung, die vierte endlich dem Lebenszweck zuzuteilen sein.

Wir beginnen mit dem Ursprung.

Soll eine Religionsgesellschaft göttlich sein, so muß sie sich göttlichen Ursprungs rühmen können.

Darin bestand ja schon der Borzug des alttestamentslichen Bundesinstituts, der Mosaischen Synagoge, daß sie sich unmittelbar göttlicher Einsetzung erfreute, obsgleich sie, weil nur interimistischer Natur, von dem nämlichen Gott, der sie stiftete, in der Fülle der Zeiten wieder aufgehoben und in die höhere Form des Neuen Bundes übergeführt wurde. So muß also die wahre Kirche im Neuen Testamente ihre Abkunft auf Gott, nämlich auf den Gott in Menschengestalt, auf Jesus Christus, zurückleiten können.

Da aber Christus alles, was er den Menschen von Gott, seinem Bater, zu überbringen hatte, in die Hände seiner zwölf Apostel niederlegte und dieses Apostelstollegium gleichsam zu einem zweiten Christus gestaltete und festigte, durch dessen Hände nach Jesu Rückfehr in den Himmel die himmlische Gabe der Wahrheit und Gnade an die Menschheit ausgeteilt werden sollte, so ist es einleuchtend, daß es für die Göttlichkeit vollkommen genügt, wenn eine Kirche ihren Ursprung und Anfang auf die Apostel zurückführen kann. Sie kann damit ihren Stammbaum von dem Gottmenschen selbst ableiten. Von den Aposteln abstammen und von Christus abstammen, sind gleichsbedeutende Begriffe.

Und hinwiederum, da sämtliche Apostel in dem einen, den Christus zum Haupte aller erhob, in Petrus, ihren Mittelpunkt haben, und sonach Petrus und Apostolat gleichfalls identisch genannt werden können, so ist, um den göttlichen Ursprung einer Religionsgesellsichaft nachzuweisen, nichts erforderlich, als daß sie auf Petrus zurückdatiert werden kann.

Welche Religionsgemeinschaft unter den vielen, die es gibt, kann sich aber dieses apostolischen Ur= sprungs rühmen, als diejenige allein, die schon durch ihren Namen, den ihr niemand streitig macht, durch den Ramen "römische oder römisch=katholische Kirche", laut beteuert und unumstößlich beweist, daß ihre Un= fänge in Rom, der Stadt des Petrus und Paulus, also in den Aposteln zar exoxyv wurzeln? Dieser Betrus trug teils in Person teils durch die übrigen mit ihm einigen Apostel teils durch seine Schüler Christi Wort und Enade über den ganzen Erdreis. Rach feinem Tode geschah das nämliche durch seine Nachfolger bis auf den heutigen Tag. Bon ihm oder, mas gleich= bedeutend ist, von einem andern der Apostel leiten alle Bischöfe der katholischen Welt ihre Gewalt, ihre Gnade, ihre göttliche Wahrheit, ihre Predigt: Lehr=, Briefter = und Regierungsgewalt ab. Alles an der römischen Kirche ist apostolisch, d. h. von den Aposteln, also von Christus kommend: ihre Lehre, ihre Gnadenmittel, ihre Hirtengewalt, ihre Gebote, ihre Straf= und Belohnungsmittel.

Welch andre Religionsgesellschaft kann das von sich sagen? Ist ein Stifter, ein Haupt, ein Borsteher irgend einer andern Religionsgesellschaft uns mittelbar oder mittelbar von Petrus oder einem seiner Nachfolger oder von Paulus oder einem andern mit Petrus einigen Apostel gesendet? Sie verwahren sich ja selbst mit Händen und Füßen gegen eine solche Sendung und gegen jeden Jusammenhang mit Rom, also mit Petrus, also mit den Aposteln, von denen sie sich gewaltsam losgerissen haben. Ist ihre Lehre und die Auslegung der Heiligen Schriften, sind die

Gnabenmittel ihnen von Petrus ober einem andern Apostel oder deren rechtmäßigen Nachfolgern übergeben worden? Sie werden es nicht behaupten. Sie sind also nicht apostolisch, sie entbehren somit des göttlichen Ursprungs. Es geht ihnen demnach das erste und absolut nötige und wesentliche Moment der Göttlichkeit ab. Sie können nicht die Kirche Christi sein.

So ist in der Tat die römische Kirche allein die wahre, von Christus gestiftete Kirche. Welche Freude für uns, Kinder dieser Kirche zu sein! Welches Glück, ihr anzugehören! Amen.

## 3. Einigkeit der Kirche.

"Ich glaube an eine einige Kirche."
Symbol. Nic.

ie wahre Kirche muß apostolisch sein; sie muß ihren Ursprung auf die Apostel zurückführen können; alles Wesentliche an ihr muß von den Aposteln stammen: ihre Lehre, ihre Gnade, ihre Gewalt — ihr Lehrs, Priesters und Hirtenamt. — Diesen Borzug bemerken wir aber nur an der römischen Kirche. Sie also muß die wahre, von Christus gestiftete Kirche sein.

Von dieser Wahrheit werden wir noch mehr überzeugt, wenn wir erwägen, was zum Wesen der wahren Kirche erforderlich ist.

Zum Wesen der wahren Kirche und zur Göttlichkeit derselben ist notwendig das Merkmal der Einigkeit.

In der Tat, nichts entspricht so sehr der Göttslichkeit als die Einigkeit. Nichts widerspricht ihr so sehr als die Uneinigkeit und Spaltung. Auf nichts dringen daher die Apostel bei ihren Christen in der Urkirche mit solchem Nachdruck als auf die Einigkeit. Der heilige Paulus z. B. schreibt: "Ich bitte euch,

Brüder, durch den Namen unsers Herrn Jesu Christi, daß keine Spaltungen unter euch seien, daß ihr vielsmehr eines Sinnes und einer Meinung seiet." 1) "Seid bestissen, Einigkeit des Geistes zu erhalten durch das Band des Friedens." 2) "Machet meine Freude vollkommen, daß ihr eines Sinnes, einmütig und einhellig seid." 3) Die, welche gegen die Einigskeit im Glauben und Gehorsam sündigen, überliesern, wie der nämliche Apostel lehrt, 4) sich selber dem Satan und werden durch die Kirche demselben überliesert. Auch der Heiland sagt, daß der, "welcher die Kirche nicht hört," also uneins mit ihr wird, "gleich einem Heiden und öffentlichen Sünder," d. h. auszuschlies zen sei. 5)

Nichts ist klarer. Was göttlich ist und von Gott kommt, muß Gott ähnlich sein. Gott aber ist die Einheit und Einigkeit selbst. Bater, Sohn und Heisliger Geist, wiewohl verschiedener Person, sind doch eins im Wesen, eins im Denken, eins im Wollen. Der ganze Himmel mit allen Gott treu gebliebenen Engeln und den Heiligen ist eins und einig, daher das Land des Friedens. Umgekehrt ist der Gegner Gottes, Satan, der erste, der sich von Gott und mit Gott entzweite, in sich selbst gespalten, friedlos, doppelzüngig und das Prinzip der Spaltung und Uneinigsteit geworden. In der Hölle, dem Lande der Unsgöttlichkeit und Antigöttlichkeit, herrscht Uneinigkeit, Streit, Hader, Feindschaft. Sie ist in nichts einig als eben in dieser ihrer Uneinigkeit.

<sup>1) 1.</sup> Kor. 1, 10. — 2) Eph. 4, 3. — 3) Phil. 2, 2. — 4) Bergl. 1. Tim. 1, 20; Gal. 1, 8. 9. — 5) Matth. 18, 17.

Jene Kirche also, in der Einigkeit herricht, Einsheit in der Lehre, Einheit im Opfer, Einheit in den Gnadenmitteln, Einheit endlich in der Unterordnung unter ein Haupt und einen Regenten oder Hirten in himmlischen Dingen, jene Kirche, sage ich, muß die wahre Kirche sein. Und dies ist die römische.

Denn sie ift einig in ihrem Glauben. Es leben ungefähr 260 Millionen Katholiken in der Welt. Sie sind verschieden an Charafter, Begabung, Bildung und Nationalität; sie haben verschiedene Bolks= tümlichkeiten; sie sprechen verschiedene Sprachen; es trennen sie Berge, Meere und Büsten, und dennoch ist ihr Glaube überall der nämliche. Und wie es heute ist, so war es immer. Schon der heilige Frenäus schreibt: "Obgleich durch die ganze Welt zerstreut, bewahrt doch die Kirche treu die verkündete Heilslehre, als bewohne sie ein Haus, glaubt überall dasselbe, als hätte fie eine Seele, lehrt allenthalben übereinstimmend, als batte sie nur einen Mund. Obschon die Sprachen verschieden sind, so ist doch der Inbegriff der überlieferten Lehre ein und derselbe. Weder die in Germanien gegründeten Kirchen glauben und sehren anders noch die in Hibernien oder Gallien oder im Orient oder in Agypten oder in Lybien oder inmitten des Erdfreises, sondern wie die Sonne in der ganzen Welt eine und dieselbe ift, so strahlt auch das Licht, die Predigt der Wahrheit, überall und erleuchtet alle Menschen, die zur Erkenntnis der Wahrheit kom= men wollen." Ja, rufet aus den Gräbern Ratho= liken aller Zeiten und aller Länder und fraget fie, die einander nie sahen und nicht kannten, welches ihr Glaube sei, und sie werden euch alle das nämliche Glaubensbekenntnis wiederholen, das die Kirche ihre Kinder noch heute lehrt, wiederholen die nämlichen Dogmen, Wahrheiten und Lehren, die sie durch ihre Priester noch heute predigt.

Die katholische Kirche ist sodann einig in ihrem Opfer und in ihren Gnadenmitteln.

Bezüglich dieser Einigkeit brauchen wir nicht viele Worte zu machen; denn sie liegt offen am Tage. Wo immer in der ganzen Welt Bischöse und Priester sind, wird der nämliche Gottesdienst geseiert und das nämeliche Opfer, das heilige Weßopser, dargebracht; werden die nämlichen Sakramente gespendet und die gleichen Gebete verrichtet. Und so war es zu jeder Zeit; dies verbürgt uns selbst die schon früher von der römischen Kirche getrennte griechischessischen Airche, die so wohl das heilige Meßopser als auch die sieben heisligen Sakramente beibehalten hat.

Die katholische Kirche ist endlich einig in ihrem Oberhaupte. Dies ist der Nachfolger des heiligen Betrus, der Papst in Kom. Er ist der einzige und alleinige König aller Katholisen in geistlichen Dingen; ihm unterstehen alle Glieder dieser Kirche; er herrscht und gebietet über die ganze katholische Welt. Wenn er ex cathedra spricht, neigt sich der ganze Erdkreis, wie wenn Gott selbst spräche, und wenn er die Hand zum Segen erhebt, wirft sich die ganze katholische Familie auf die Knie. Noch mehr! Lasset ihn ein Zeichen geben, und 1200 Bischöse und mehr als 350000 Priester eilen nach Kom und drängen sich um ihn und hören auf sein Wort. Und wenn er schweigt, dann antworten sie einstimmig in Gehorsam und Liebe: Was du bejahft, bejahen auch wir; was

du verdammst, verdammen auch wir; mit dir sind wir einig im Leben und im Sterben!

Die römisch-katholische Kirche besitzt also das zur Göttlichkeit erforderliche Merkmal der Einigkeit, sie muß somit die wahre Kirche sein.

Man halte das Bild dagegen, das der Zustand der andern Religionsgesellschaften gewährt. Sie sind — ein Blick auf die Wirklichkeit belehrt darüber — nur einig im Kampfe gegen die katholische Kirche; in ihrer Lehre und ihren Einrichtungen aber sinden sich die größten Gegensähe, eine Musterkarte von Zwiestracht. Keine von ihnen kann darum die wahre Kirche sein.

Möchten sie doch dies erkennen und zurückkehren zur wahren, zur katholischen Kirche, auf daß eine Herde und ein Hirt werde! Amen.

## 4. heiligkeit der Kirche.

"Ich glaube an eine heilige Kirche." Symbol. Nic.

dh habe euch am vorigen Sonntag nachgewiesen, daß die wahre Kirche einig sein muß, einig in der Lehre, einig im Opfer und in den Gnaden-mitteln, einig im Oberhaupte. Ich habe euch sodann gezeigt, daß nur bei der katholischen Kirche dieses Merkmal der Einigkeit zu sinden ist und daß deshalb nur sie die wahre Kirche sein kann.

Heute soll das dritte zur Söttlichkeit der Kirche notwendige Kennzeichen uns beschäftigen, die Heiligsteit. Das Resultat meines Vortrages wird das nämsliche sein.

Die Heiligkeit muß bei der wahren Kirche vorshanden sein, weil ihr Stifter, der Gottmensch, kein unheiliges Werk schaffen wollte und konnte. Von seiner ersten Schöpfung rühmte er selbst, auf sie nach ihrer Vollendung mit Wohlgefallen blickend: "Es war alles recht gut.") Das war aber nur eine materielle Schöpfung. Um wieviel schöner, besser, heiliger noch muß daher die zweite, seine Kirche, sein, da sie aus

<sup>1) 1.</sup> Mos. 1, 31.

besserr, geistiger, unvergänglicher Substanz gemacht ist, und da sie das Himmelreich auf Erden darstellen soll. Um wieviel heiliger muß sie sein, der er nicht wie dem ersten Menschenleibe eine lebendige Seele als Lebensodem, sondern seinen eigenen, innersten, göttelichen, heiligen Geist einhauchte, jenes Lebensprinzip, das ebenso das Prinzip der Einheit und Einigung als der Heiligkeit, die Heiligkeit im Wesen ist, wie sein Name "Peiliger Geist" besagt.

Nun betrachtet die katholische Kirche und unterstuchet, ob sie mit Recht oder mit Unrecht sich das Prädikat "heilig" beigelegt.

Was fann Heiligeres erdacht werden als ihr Lehrgebäude? Es besteht aus lauter heiligen Steinen vom Fundament bis zu den Mauern und der Giebelkrone. Was sie über Gott, über die Welt, über den Menschen, seinen Ursprung, sein Ziel, über die Veranstaltungen Gottes zum Heile des Menschen, über die Ewigkeit lehrt, kurz, alles, was sie vom Kleinsten bis zum Größten vorträgt, ist jedes Tüpstein eine Heiligkeit, ein Strahl ewigen und heiligen Lichtes.

Ebenso verhält es sich mit der Moral. Welch erhabenes Sittengeset! Wo wird die Sünde strenger verworfen, ärger gebrandmarkt, mit größerer Strase belegt? Wo wird aber zugleich der reuige Sünder milder behandelt? Wo wird so verständig unterschiesen zwischen kleinerer und größerer, läßlicher und Todssünde, eine Unterscheidung, deren Verwischung durch die Andersgläubigen erfahrungsgemäß den zur Kirche Zurücksehrenden so viele Schwierigkeiten bereitet? Welch erhabene Auffassung der Che in der katholischen Kirche! Welche Anleitung zu vollendeter Heiligkeit

liegt in den von den Akatholiken beiseite geworfenen evangelischen Käten und dem darauf gegründeten Ordensleben! Dazu kommen noch die von der kathoslischen Heiligenverehrung gelieferten herrlichen und tausendfältigen Tugendmuster, an denen man das von der Moral abstrakt gelehrte heilige Leben konkret und sebendig erlernt.

Wie wird durch den Kultus der nämlichen Heisligen, namentlich durch die Lehre von ihrer Fürbitte und ihren Verdiensten der Weg zur Tugend erleichstert, das Vertrauen erweckt, der Verkehr mit dem Himmel sozusagen familiär gestaltet!

Die katholische Lehre vom Reinigungsorte, wie schärft sie die Gewissenhaftigkeit! Wie wird durch die Fürbitte für die Abgeschiedenen die Bruderliebe geweckt, gehoben, schön und tröstlich gemacht! Das sind lauter Edelsteine, deren die Andersgläubigen entbeheren und nach denen sie sich zurückzusehnen wieder ansfangen.

Was wäre aber erst von den Heiligungsmitteln, den heiligen Sakramenten, besonders von denen der Buße und des Altares zu sagen, durch deren Preissgabe die von der Kirche Abgefallenen sich das beste göttliche Wasser selbst abgegraben haben, so daß sie jetzt vor Zisternen ohne Wasser stehen und darben! Allein hierüber viel zu erörtern, wäre Zeitverlust.

Es fei nur noch an den Ablaß erinnert als an ein, richtig verwendet, ausgezeichnetes Mittel zu höherer Heiligkeit, das die Freschrer von sich gewiesen haben, weil sie nicht kannten, was sie verwarfen.

Die bereits erwähnte Heiligenverehrung in der fatholischen Kirche enthält einen so gewaltigen Beweis für ihre Göttlichkeit, daß man mit dem von Akatho= liken beliebten Spötteln darüber nicht hinwegkommt. Die katholische Kirche besitzt Heilige, besitzt deren nicht wenige, sondern unzählige, besitzt sie bis auf den heutigen Tag. Denket nur an die heiligen Apostel, an die heiligen Märthrer aus allen Ständen und Beschlechtern, an die heiligen Kirchenväter und Kirchenlehrer, an die Millionen heiliger Bekenner, auch Knaben und Jünglinge, an die beiligen Glaubensboten in allen Zeiten. Ihre Heiligkeit kann nicht weggeleugnet werden, sie macht durch den Glanz der Tugenden und durch die sie begleitenden Wunder auf unbefangene Gemüter auch unter ben Beiden und Andersgläubigen einen überwältigenden Eindruck. Sie beneiden uns darum; denn sie haben keine Heiligen und keine Munder.

Nicht bloß alle Mittel zur Heiligkeit und Bersgöttlichung also sind in der katholischen Kirche aufsgespeichert, sondern sie vermag auch die Früchte das von aufzuweisen und kann mit Zuversicht auf den Satz des Heilandes hinweisen und ihn auf sich answenden: "Ein guter Baum bringt gute Früchte.")

Daß nicht alle Katholiken heilig leben, viele das Gegenteil tun, ändert nichts an dem Borzug der Kirche, da ja selbst die besten Bäume neben vielen der köstelichsten auch verkrüppelte und faule Früchte tragen. Die beste Arznei nützt dem Kranken nichts, wenn er sie nicht benützen will. Am freien Willen des Sün-

<sup>1)</sup> Matth. 7, 17.

ders hat sich die göttliche Allmacht selbst eine Schranke gesetzt. Wie könnte man auf Erden auch von der vollkommensten Institution lauter vollkommene Resulstate erwarten!

Es ist also die katholische Kirche die wahre Kirche auch hinsichtlich des Merkmales der Heiligkeit.

Laßt uns darum an ihr festhalten und uns bestreben, in ihr und durch sie zur Heiligkeit zu gelangen! Amen.

### 5. Katholizität der Kirche.

"Ich glaube an eine katholische Kirche." Symbol. Nic.

feit betrachtet ist die römische Kirche unter allen Religionsgesellschaften leicht als die wahre Kirche erfennbar. Ebenso klar tritt ihre Göttlichkeit zutage, wenn wir sie der Ausdehnung, dem Raume und der Zeit nach betrachten.

Die wahre Kirche, die Kirche Christi, muß nämlich universal, allgemein sein. Christus sprach ja vor seinem Scheiden von der Erde zu den Aposteln: "Gehet hin und lehret alle Bölker und tauset sie")... "Ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samaria und bis an die Grenzen der Erde.") Und er gab ihnen die Verheißung, daß er "bei ihnen sein werde bis ans Ende der Welt".3) Seine Kirche soll also an allen Orten und zu allen Zeiten vorhanden sein, soll alle Völker und alle Zeiten umfassen, soll Weltkirche sein.

Die römische Kirche aber ist allgemein, allumfassend, katholisch, katholisch dem Raume und der Ausdehnung, katholisch der Zeit nach.

<sup>1)</sup> Matth. 28, 19. — 2) Apg. 1, 8. — 3) Matth. 28, 20.

Sie umfaßte ichon zu Apostelzeiten den gangen Erdfreis, wie der heilige Paulus schreibt: "Über die ganze Erde ging aus ihr Schall und bis an die Enden des Erdkreises ihre Worte."1) Das Gleiche gilt von ihr in den folgenden Jahrhunderten. Dies bezeugen die Bäter und ältesten Kirchenschriftsteller. So oft der heilige Frenäus († 202) von der Kirche spricht, bezeichnet er sie als die "über den ganzen Erdkreis verbreitete". "Sie ist," sagt er, "in der ganzen Welt zerstreut und umfaßt alle Länder und Bölker;" ihre Überlieferung ift die "in der ganzen Welt verkündete"; fie "bringt in der ganzen Welt das von den Aposteln überkommene Opfer des Neuen Testamentes dar". Tertullian († um 240) schreibt, "die Apostel hätten zuerst in Judaa Kirchen gegründet, von da aber seien fie in alle Welt hinausgegangen, hätten allen Nationen diefelbe Lehre des nämlichen Glaubens verfündet und in jeder Stadt Kirchen gestiftet. Und kaum waren die Christen in das römische Reich eingedrungen, so hätten sie auch schon alles angefüllt: Städte, Inseln, Flecken und Festungen, Munizipien, Volksversamm= lungen, Lager, Zünfte, den kaiferlichen Sof, ja felbst den Senat und das Forum; nichts als die Böten= tempel hätten fie den Beiden übrig gelaffen, fo daß, wenn die Christen in ein entferntes Land abziehen würden, die Seiden schaudern müßten über die Berödung und die Grabesstille einer gleichsam ausgestor= benen Welt."

Chprian († 258) sagt: "Die eine Kirche ist durch die ganze Welt in viele Glieder geteilt." Der heis

<sup>1)</sup> Röm. 10, 18.

lige Chrysoitomus endlich († nach 406, berichtet: "Du magīr zu den Indiern dich begeben oder zu den Schthen oder auch an die Grenzen des Erdfreises, überall wirst du ninden, daß die Lehre Jesu Christi die Seelen aller erleuchtet."

Lange also, viele Jahrhunderte lang, ehe die Namen von Freiehrern in der Welt zu erklingen begannen, hatte die römische Kirche schon die ganze Menschheit wie eine zärtliche Mutter ihr Kind ans Herz gedrückt und in ihren Schoß gelegt.

Nach der Bekehrung der heidnischen Bölker römischgriechticher Kultur kam die Reihe an die germanischen und flavischen Stämme.

Augustin bekehrt England, Fridolin, Columban, Gallus und Bonifazius gewinnen die Alemannen und die Germanen für die Kirche. In Bagern und Rhätien predigen Balentin, Severin, Rupert, Emmeram, Korbinian. Kilian evangelisiert die Franken, Willi= brord die Friesen. Fulda erhält Christi Lehre durch Sturm, Bürzburg durch Burthard. Ludger übernimmt die Bekehrung der Sachsen, Chrillus mit Methodius die der Bulgaren, Ansgar und Autbert durcheilen predigend Dänemart, Schweden, christianisieren Irland, dringen bis nach Grönland vor und gunden in den Eisregionen des Nordpols das Licht des christ= lichen Glaubens an. Adalbert von Magdeburg, Adal= bert von Brag und Otto von Bamberg bringen den Slaven, Benden, Preußen und Bommern den Namen Chrifti. Als endlich Kurland und Litauen dem Seiden= tum entsaat hatten, war Europa für die Kirche erobert.

So war bis zum Ende des fünfzehnten Jahr= hunderts das Christentum in den damals bekannten Weltteilen: Asien, Afrika und Europa ausgebreitet, insbesondere war in Europa das Heidentum fast bis auf die letzte Spur verschwunden, und alle Bölker geshörten der römischen Kirche an.

Ein neuer Erdteil, Amerika, wird entdeckt, und sogleich beginnt die römische Kirche die Christianisse= rung auch dieses Landes. Südamerika wird ganz für sie gewonnen, und in den Bereinigten Staaten Nordamerikas bildet sich unter den zahlreichen Schatztierungen zersahrener Freiehren die kompakte Majozrität der Katholiken.

Und heutzutage gibt es bereits fein Land und kein Bolk mehr, wo die römische Kirche nicht festen Fuß gesaßt hätte. Gehet nur nach Rom in das Bureau der Propaganda, verlanget eine Karte der Welt und ihr werdet in alle Länder ein Kreuz eingezeichnet sinz den: in die Kaiser und Königreiche und die Republiken Europas; in die ausgedehnten wie in die engsbegrenzten Länder Usiens; in alle Gegenden Ufrikas, wo Menschen landen können; in die zivilisierten Staaten und die unzivilisierten Wüsten Amerikas; in die zerstreuten Inseln Australiens. Und fraget ihr nach der Bedeutung dieses Kreuzes, so erhaltet ihr zur Antwort: Es zeigt an, daß die römische Kirche Besitzerzriffen hat von all diesen Erdteilen und Ländern, vom ganzen Erdkreis.

Allerdings hatte diese Kirche von Zeit zu Zeit schwere Berluste zu erleiden. Ganze Länder und Propinzen, Fürsten und Bölker rissen sich im Laufe der Zeiten von ihr los, um neue, eigene Kirchen zu bilden. Allein trotzem hörte sie nicht auf, die allgemeine, die katholische Kirche zu sein; denn der Berlust auf

der einen Seite wurde reichlich ersetzt durch den Gewinn auf der andern.

Man mag also sagen, was man will, man mag es zugeben oder sich dagegen sträuben, es ist doch so: die römische Kirche, wenn auch geschlagen und geknechtet in der Welt in materieller Hinsicht, beherrscht doch geistig den gesamten Erdkreis; sie ist, wenn auch in dürftiges Gewand gehüllt, die Herrin der Welt.

Wo ist dagegen eine andre christliche Religionssgesellschaft, von der man dies mit Recht sagen könnte, eine Religionsgesellschaft, die sich dem Raume und der Zeit nach allgemein nennen könnte? Sind nicht alle viel später entstanden, Jahrhunderte später, als Christus seine Kirche gegründet hat? Und nennen sie sich nicht selbst Landeskirchen und schließen sie so nicht selbst den Begriff der Allgemeinheit auß? Und wie gering ist wegen ihrer vielsachen Zersplitterung ihre Ausbreitung gegenüber der Ausbreitung der römischen Kirche, obwohl sie doch jederzeit der Unterstützung der Großen sich erfreuten?

So ist denn die römische Kirche, und zwar diese allein, die von Christus gewollte und gestistete allgemeine Länder- und Völkerkirche und darum die wahre Kirche. Seien wir deshalb stolz auf sie. Seien wir stolz auf den Namen "Katholik". Mit dem heiligen Pacian wollen wir, wenn es gilt, Farbe zu bekennen, frei und offen, vor aller Welt gestehen: "Christ ist mein Name, Katholik mein Zuname." Amen.

#### 6. Unfehlbarkeit der Kirche.

"Mein Geift, ber in bir ift, und meine Worte, die ich in beinen Mund gegeben, werden nicht weichen von deinem Munde und von dem Munde deiner Nachefommen, spricht der Herr, von nun an bis in Ewigkeit."

3f. 59, 21.

ie fatholische Kirche trägt, wie wir gesehen haben, alle wesentlichen Merkmale an sich, die Thristus seiner Kirche eingedrückt hat. Sie ist also die wahre Kirche, die Kirche Christi. Als solche hat sie nun außer anderm auch die Aufgabe, Christi Lehre rein und unverfälscht vorzutragen. Damit sie aber hierzu fähig sei, hat Christus ihr Lehramt, bestehend aus dem Papste als rechtmäßigem Nachfolger Petri und aus den mit ihm als ihrem Haupte vereinigten Bischösen als rechtmäßigen Nachfolgern der Apostel, mit dem göttlichen Borrechte der Unfehlbarkeit in Glaubenssund Sittenlehren ausgestattet.

Wer liefert uns aber die Beweise dafür, daß Christus dem Lehramte seiner Kirche die Gabe der Unfehlbarkeit verliehen hat?

Zunächst und vor allem das Wort des Heilans des selbst. Als nämlich der Herr seine Apostel aussandte, um allen Bölkern das Evangelium zu verkünden, sprach er zu ihnen: "Wie mich der Bater gesandt hat, so sende ich euch."<sup>1</sup>) "Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. So gehet denn hin und lehret alle Bölker... Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt."<sup>2</sup>)

Mit diesen Worten beauftragte der Herr die Apostel und da diese nicht immer leben konnten, auch ihre Nachfolger, alle Völker zu lehren bis zum Ende der Welt. Und damit sie Lehrer der Wahrheit seien, wie dies ein solcher Auftrag und Beruf verlangt und fordert, versprach er ihnen, stets und ununterbrochen bei ihnen zu sein und zu bleiben, um sie durch seine Gegenwart und seinen Beistand vom Frrtum sernzuhalten, zu bewahren; um sie gleichsam an der Hand zu führen, damit sie nicht vom rechten Wege abirren könnten.

Doch nicht zufrieden damit, die Apostel seines eigenen Schuzes zu versichern, verhieß er ihnen noch den Beistand des Heiligen Geistes. "Ich werde," sprach er, "den Bater bitten, und er wird euch einen andern Tröster geben, damit er bei euch bleibe ewig"... Der Tröster aber, der Heilige Geist, den der Bater in meinem Namen senden wird, wird euch alles sehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe."

Der Heilige Geist, der Geist der Wahrheit, wird also nach den untrüglichen Worten des Herrn ewig bei den Aposteln und ihren Nachfolgern, der lehrenden Kirche, bleiben, um sie zu erleuchten, zu lehren

<sup>1) 30</sup>h. 20, 21. — 2) Matth. 28, 18—20. — 3) 30h. 14, 16. 26.

und zu leiten. Es ist also unmöglich, daß die Kirche je in Frrtum falle.

Noch eine dritte Verheißung gab der Herr seiner Kirche. Er sprach zum heiligen Petrus, den er zu ihrem Haupte bestimmt hatte: "Du bist der Fels, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Hölle werden sie nicht überwälztigen.") Sie wäre aber überwältigt in dem Augenzblicke, wo es dem Teusel, dem Vater der Lüge, gezlänge, sie von der Wahrheit Christi, wenn auch nur in einem einzigen Falle, abzuziehen; denn dann wäre sie nicht mehr die Gesellschaft der Rechtgläubigen, sie hörte auf die Kirche Christi zu sein, und das Gotteszwort des Heilandes wäre zur Unwahrheit geworden.

In der Tat, die Kirche ist unsehlbar. Christus selbst hat ihr das Versprechen gegeben, daß seine und des Heiligen Geistes stete Gegenwart sie vor jedem, selbst dem geringsten Flecken des Frrtums bewahren werde. Sie soll die Wahrheit, die ganze Wahrheit besitzen bis zum Ende der Welt. Das ist die kostsbare Krone, womit der Herr seine Braut geschmückt hat und die ihr nie vom Haupte genommen werden soll.

Die Unfehlbarkeit der Kirche beweift uns also die Heilige Schrift; es fordert sie aber auch die Vernunft.

Ohne den Glauben gibt es kein Heil: "Wer nicht glaubt, wird verdammt werden."<sup>2</sup>) Um aber mit voller Zustimmung des Geistes und ohne gehei= men Borbehalt glauben zu können, ist es notwendig zu wissen, daß man nicht getäuscht werden kann, daß

<sup>1)</sup> Matth. 16, 18. — 2) Mark. 16, 18.

ein Frrtum absolut ausgeschlossen ist. Gesetzt nun, die Kirche, die von Christus beauftragt ist, den Mensichen seine Wahrheit zu verkünden, wäre nicht unsesellbar, was wäre dann? Man müßte sich bei jedem ihrer Dogmen fragen, ob es wahr sei, und wäre demnach einem beständigen Zweisel preisgegeben. Der Zweisel aber zerstört den Glauben, und so würden wir ohne unsre eigentliche Schuld verdammt werden. Das widerspräche aber der Gerechtigkeit Gottes.

Der Heiland hat sodann gesprochen: "Wer die Kirche nicht hört, sei euch wie ein Heide und öffentslicher Sünder." Wenn er aber will und besiehlt, daß wir der Kirche gehorchen, so muß diese auch unssehlbar sein. Oder könnte er uns zur Pflicht machen, sie zu hören, d. h. ihrer Lehre zu folgen, wenn sie des Frrtums fähig wäre? Das hieße ja verlangen, von ihr auch den Frrtum anzunehmen. Ein solches Berlangen aber wäre eine Ungerechtigkeit, und diese Gott zuzumuten, eine Gotteslästerung.

Die Unfehlbarkeit der Kirche bezeugt uns endlich die Geschichte.

Während alles in der Welt sich ändert: die Gesetze, die Institutionen, die Ideen, die Unschauungen, hat die Kirche die Wahrheit, die sie gelehrt hat, Jahrshunderte hindurch in ihrer ganzen Unversehrtheit bewahrt. Wie viele Konzilien hat sie abgehalten, wie oft hat sie durch den Mund ihrer Päpste zur christlichen Gesellschaft gesprochen! Aber nicht ein Dogma, nicht eine Definition, nicht ein Wort, nicht ein Jota brauchte sie von ihrer Lehre wegzunehmen. Und doch

<sup>&#</sup>x27;) Matth. 18, 17.

hatte keine Lehre mehr und genauere Prüfungen und feindseligere Kritiken zu bestehen als die katholische. Alle Wiffenschaften haben im Laufe der Jahrhunderte gegen fie Stellung genommen; fie haben alles aufgeboten, um sie der Lüge zu überführen; allein sie haben sich vergebens abgemüht; nicht die leifeste Spur, nicht den geringsten Schatten des Frrtums konnten sie an ihr entdecken. Die Kirche ist also in ihrem Lehramte unfehlbar.

Was folgt daraus?

Napoleon I. sah eines Tages in der Schlacht einen gemeinen Soldaten eine Heldentat vollführen. Da tritt der Kaiser zu ihm hin und spricht: "Brav, Herr Hauptmann!" Mit diesem Wort geht der bisherige Gemeine zum Obersten des Regiments und ersucht ihn um Montur und Löhnung eines Hauptmanns. Der Oberst hält ihn für verrückt und weist ihn zurück. Aber der Soldat erwidert: "Ich bin Hauptmann; der Kaiser hat es gesagt." Und jett erhält er, was er gefordert. Sollte das Wort der unfehlbaren Kirche bei uns weniger Glauben finden als das Napoleons beim Oberften? Das fei ferne von uns! Vielmehr sei unser Wahlspruch: Die Kirche hat es gesagt, und ich glaube es: Roma locuta, causa finita. Amen.

### 7. Ungerftorbarkeit der Kirche.

"Die Viorgen ber Solle werden fie (die Kirche) nicht überwältigen." Matth. 16, 18.

tellet euch ein unüberwindliches Schiff im Sturme vor. Donner rollen, Blipe zucken, Winde heuslen, die Wogen ichäumen und stürzen sich mit aller Wucht auf dasielbe, um es in den Abgrund zu ichleusdern. Die Schiffsmannschaft ist trostlos, die Passagiere irohen Ruse der Verzweiflung aus: Wir gehen zugrunde, das Schiff ist verloren! Doch nein, es bieret dem Sturme Trop, und siegreich geht es, wenn auch itellenweise beichädigt, aus demielben hervor.

Ginem iolden Schiffe gleicht die katholische Kirche. Wie viele Stürme hatte fie ichon zu bestehen! Allein sie hat alle überwunden. Bon den vielen laßt uns nur die vier größten betrachten: den Sturm des Judentums, den Sturm des Heidentums, den Sturm der Frriehren, und den Sturm des moderenen Unglaubens.

Kaum war die Kirche geboren, als ichon das Judentum ihr den Todesitoß zu versetzen suchte. Die Juden harren nämlich einen Messias erwartet, der ein gewaltiges Weltreich gründen und dem jüdis

schen Volke die Weltherrschaft verschaffen werde. Als sie aber in ihren Hoffnungen sich getäuscht sahen, als fie hörten, daß das Meffiasreich nicht von dieser Welt fei, da erhob sich alles gegen dieses verhafte Reich: der Fanatismus des Volkes, die Eifersucht der Briefter, der Stolz der Pharifäer, der Unglaube der Sadduzäer, um es in seinen Anfängen wieder zu ver= nichten. Christus wird ans Kreuz geschlagen; seine Anhänger werden verfolgt, mißhandelt, zu Tode ge= martert; nur wer sich verbirgt und versteckt, rettet sein Leben. Die Kirche ist also untergegangen. Doch nein! Chriftus ersteht in Macht und Majestät vom Grabe, und seine Erscheinung gebietet der Berfolgung, dem Stolze und dem Unglauben der Juden. Die Apostel treten aus ihrem Berstecke hervor; ihre Kurcht ist verschwunden; mutig und unerschrocken verkünden fie das Evangelium, Chrifti Lehre. Und ihre Arbeit ist gesegnet: Tausende von Juden bekehren sich zur Rirche.

Der zweite Hauptsturm, den die Kirche zu besftehen hatte, war der bes Heidentums.

Dreihundert Jahre bemühten sich die römischen Kaiser, die Kirche Gottes in allen Ländern des Reiches zu vernichten. Wer zählt die Arten der Berfolgung und Grausamkeit alle, die sie zur Erreichung ihres Zieles ersannen und anwandten? Die Christen wers den enthauptet oder gekreuzigt; sie werden auf glühens dem Roste gebraten oder auf dem Scheiterhausen vers brannt; sie werden durch Marterwerkzeuge in Stücke zerrissen oder wilden Tieren preisgegeben; sie werden in siedendes Öl geworfen oder zu Tode gegeiselt; andern schneidet man die Zunge aus oder zieht ihnen

die Haut bei lebendigem Leibe ab; wieder andre werben mit Pech überstrichen und angezündet, um in den Gärten Neros als Laternen zu dienen, oder sterben eines qualvollen Todes in den Gefängnissen. Das Blut fließt in Strömen. Millionen von Christen fallen den Tyrannen zum Opfer. Diokletian allein ermordet während seiner zehnjährigen Regierung Hunderttausende, und Maximian läßt auf einmal die ganze Thebäische Legion niederhauen, weil sie sich geweigert, vor der Schlacht den Gößen zu opfern.

Doch genug von diesen Greuelizenen. Fragen wir lieber: Was ist nach diesem dreihundertjährigen, einzig in der Weltgeschichte dastehenden Blutbade das Schicksal der Kirche? Ist sie vernichtet? Wir stehen im Jahre 312, und die Kirche besteigt das Kapitol, zerschlägt die ohnmächtigen Götzenbilder und pflanzt auf dem Tempel des Jupiter die Fahne des Kreuzes auf: die Kaiserstadt ist bekehrt und huldigt Christo, dem Gekreuzigten.

So verheerend der Sturm des Heidentums die Kirche umtobte, so war er doch, wie die heiligen Bäter offen bekennen, weniger gefährlich und schädlich als der dritte Hauptsturm, der Sturm der Freschren; denn dieser wurde von den eigenen Kindern der Kirche angefacht und unterhalten und galt ihrer Lehre, ihrem innern Leben.

Richten wir zunächst unsern Blick auf das vierte Jahrhundert. Da leugnet Pelagius, ein britischer Mönch, die Enade; Mazedonius, arianischer Bischof von Konstantinopel, die Sottheit des Heiligen Geistes; Restorius, Patriarch von Konstantinopel, verwirft die Einheit der Person Christi in zwei Naturen, und

Eutyches, Abt in Konstantinopel, die Zweiheit der Naturen in einer Berson. Vor allem aber und mehr als alle untergräbt Arius, ein hochmütiger Priester von Alexandrien, die Kirche in ihrem Fundamente, indem er die Wesensgleichheit des Sohnes mit Gott bem Bater, also die Gottheit Chrifti angreift. Dazu verschmäht er kein Mittel, um die Verbreitung seiner Lehre zu fördern. Und in der Tat, sein Anhang bei Brieftern und Laien, bei Fürsten und Bolk nimmt von Tag zu Tag zu; er verbreitet sich über den gan= zen Erdfreis; er wächst bis ins Unendliche! Dreihundert Bischöfe find vom Glauben abgefallen, die Bölker sind arianisch: die Kirche ist am Rande des Abgrundes, sie scheint verloren zu sein. Doch nein, fie ift es nicht! Im Augenblick der höchsten Not kommt Rettung von oben.

Athanasius, Cyrillus, Hilarius, Augustinus und noch viele andre große Männer, deren Namen die Annalen der Kirchengeschichte zieren, treten auf und verteidigen in Wort und Schrift den bedrohten Glausben und schützen mit der ganzen Autorität ihrer Tugenden und der vollen Wucht ihrer Lehren die alten Traditionen. Beim Anblicke dieser Lichter sinkt die Häresie zu Boden und verbirgt ihre Stirne in den Staub: die Kirche ist gerettet. Und während sie fortsfährt, die Tempel und den Erdkreis mit neuen Anshängern anzusüllen, versinken die Namen ihrer stolzen Feinde immer mehr in Vergessenheit.

Übergehen wir in der Geschichte einen Zeitraum von tausend Jahren, und wir sehen die sogenannten Reformatoren gegen die Kirche sich erheben. Sie greis fen nicht bloß mehr ein Dogma, sondern fast alle Dogmen an. Der Papst ist ihnen der Antichrist, die römische Kirche Babulon. Darum los von dem Papstrum, los von dieser Kirche! so hört man sie rusen, und dieser Rus bringt die Gärung zum Ausbruch, die schon seit längerer Zeit in manchen Länzdern Mitteleuropas entstanden war. Ganze Staaten reißen sich los vom Zentrum der Einheit, und der Protestantismus trägt sich schon mit der Hoffnung, auf den Trümmern der katholischen Tempel und Altäre ausrusen zu können: Wein ist der Sieg! Leever Wahn! Siegreich geht die Kirche auch aus diesem Sturme hervor.

"Zwar war in den nördlichen Teilen Europas der Sieg des Protestantismus raid und vollständig," idreibt einer der größten protestantischen Staatsmänner und Schriftsteller Englands, Thomas Macaulan, beine Menge von Umftänden begünftigte ihn und ichien ihm ewige Dauer verleihen zu wollen; aber ein halbes Jahrhundert nach dem Tage, an dem Buther die Ablagbulle Leos X. verbraunt hatte, verlor der Protestantismus seine Borteile, um sie nie wieder zu gewinnen. Der katholische Gifer erwacht im Güden; ein Geift zur Berbefferung der Sitten und der Disziplin bemächtigt fich der römischen Rirche und erneuert sie während einer einzigen Generation vom vatikanischen Palaste bis zur entferntesten Ginfiedelei. Alle religiösen Orden find umgeschaffen und geläu= tert und bringen Früchte der Aufopferung und Beiligkeit hervor, besonders aber zeigen die Bäpste in ihrer Person die ganze Strenge der ersten Ginsiedler Spriens."

Betrachten wir endlich den vierten Hauptsturm, der über die Kirche hereinbrach, den Sturm des Unglaubens im achtzehnten Jahrhundert.

Frankreichs hervorragendste Geister: Philosophen, Geschichtsschreiber, Schriftsteller, Dichter, haben sich verbunden, "die Infame", die Kirche, zu vernichten. Ihnen zur Seite stehen die Großen und Mächtigen, die Könige und Minister. Mit Hilfe der Lüge und des Spottes wird der Glaube des Volkes erschüttert, untergraben. Und dem Beispiele Frankreichs folgt das übrige Europa.

Die Frucht dieser allgemeinen Gottlosigkeit ist die französische Revolution, die alles Heilige mit Füßen tritt und vernichtet. Die Kirchen werden zerstört, die Altäre umgestürzt, die Kreuze zerschlagen, die Klöster verwüstet, die Friester gemordet, die Gläubigen nach Tausenden hingeschlachtet. Mittels Dekrets wird Gott abgeschafft und eine freche Dirne als "Göttin der Bernunft" auf den Altar erhoben, und das Volk jubelt der neuen Religion des Genusses zu.

Was fehlt noch der Gottlosigkeit, um sich den Triumph zu sichern? Sie übersteigt die Berge, nimmt Rom mit brutaler Gewalt, reißt Pius VI. aus dem Vatikan und schleppt ihn von einer Stadt zur andern, bis in Balence der Tod seinen Leiden ein Ende macht. Der Papst ist also tot, die Kardinäle sind vertrieben und zerstreut, Kom ist die Beute des Siegers.

So ist es benn um die Kirche geschehen. Doch nein! Rom wird von seinen Unterdrückern befreit, ein neuer Papst, Bius VII., besteigt den Stuhl Betri, die Feinde der Kirche zerstreuen sich, das Kreuz kehrt

auf seine frühere Stelle zurück, das Volk eilt wieder zu den Tempeln: die Kirche ist gerettet, sie hat gesiegt.

So wurde denn die katholische Kirche seit ihrer Gründung immer und immer wieder aufs heftigste bestürmt; oft schon glaubten ihre Feinde, ihr das Grablied fingen zu können; allein fie hat alle Stürme siegreich überlebt. Woher diese Erscheinung? Christus hat ihr die Verheiffung gegeben: "Die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen."

Deshalb braucht sie auch die Zukunft nicht zu fürchten; denn dieses Wort des Herrn bietet ihr die fichere Gewähr, daß sie auch in Aukunft unüberwindlich bleibt.

Ja, Reiche werden entstehen und wieder verschwinden; Königs= und Kaiserkronen werden ge= schmiedet und wieder zerbrochen werden; die katho= lische Kirche aber wird fest, unerschütterlich fest stehen bis zum Ende der Welt. Amen.

----

III.

# Das allerbeiligste Sakrament des Altares.

S



### 1. Einsetzung des Altarssakramentes.

"Nehmet hin und effet: Das ist mein Leib." Matth. 26, 26.

er Sohn Gottes stieg vom Himmel auf die Erde herab, um die gefallenen Menschen zu erlösen. Rach vollbrachter Tat wollte er die Welt wieder verlaffen und in den Himmel zurücktehren; die unend= liche Liebe zu seinem himmlischen Bater drängte ihn dazu. Allein auch die Menschen liebte er, ja er liebte fie mehr als sein Leben. Er konnte sich deshalb auch von ihnen nicht trennen, er wollte immer bei ihnen sein, immer unter ihnen weilen, er wollte sich ihnen fogar als immerwährendes Opfer überlassen und sich mit ihnen aufs innigste vereinigen. Um nun diese beiden Gefühle, die fein Berg teilten, zu befriedigen, stiftete er ein wundervolles Geheimnis: er setzte das allerheiligste Sakrament des Altares ein. Dadurch ward es ihm ermöglicht, zu seinem Bater zurückzukehren, ohne die ihm so tenern Menschenkinder ver= lassen zu müssen.

Von der Einsetzung dieses allerheiligsten Geheimnisses möchte ich heute zu euch sprechen.

Ge mar ungefähr ein gabr vor feinem Leiden. als Reins in der Sunagoge zu Kapbarnaum veriprad daß er fich den Menichen gur Speife geben werde. Bemüber ench." io ivrach er "nicht um vergangliche Specie, fondern um die, welche bleibt gum ewigen Leben die der Menideniobn end geben wird."1) "ich bin das lebendige Brot, das vom Simmel gekommen ift. Wer von diesem Brote ift, wird ewig leben : und das Brot, das ich geben werde, ift mein Bleifch für bas Leben der Welt. Da ftritten die Buden mireinander, indem fie fagten: Wie kann Diefer uns fein Fleisch zu effen geben? Darauf erwiderte Reins: Wahrlich, mabrlich, ich fage euch: wenn ihr das Recied des Menicheniobnes nicht effet und fein Blur nicht trinket, werder ihr das leben nicht in ench baben. Wer mein Bleisch ift und mein Blut trinft, bat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am jüngften Tage. Denn mein Bleisch ift wahrhaftig eine Speife und mein Blut wahrhaftig ein Trank. Wer mein Bleifch ift und mein Blut trinft, bleibt in mer und ich in ibm. Wer mich ift, wird leben um meinetmillen."2)

Was der Seiland damals verbeißen hatte, er erfüllte es am Abende vor jener denkwürdigen Nacht, in der er seinen Feinden überliesert werden sollte. Es war eine weibevolle Stunde, voll tiesen Ernstes und doch voll unendlicher Süßigkeit. Sben hatte der Herr mit seinen Füngern das Ofterlamm gegessen, da "nahm er das Brot, segnete und brach es, gab es ibnen und sprach: Nehmet bin und esset, das ist mein

<sup>1) 30</sup>h. 6, 27. — 2) Cbent. 6, 51-58.

Leib. Und er nahm den Kelch, dankte, gab ihnen (denselben) und sprach: Trinket alle darauß; denn dies ist mein Blut des Neuen Testamentes, das für viele wird vergossen werden zur Vergebung der Sünden."

So verwandelte unser göttlicher Erlöser das Brot in seinen Leib und den Wein in sein Blut und gab so sich selbst den Menschen als ihre geistige Nah-rung.

Glaubet es. Ober sollte die nämliche allmächtige Gewalt, die Hinmel und Erde aus nichts ins Dasein gerusen, nicht auch eine Substanz in eine andre verwandeln können? Hatte der Herr nicht schon zu Kana in Galiläa Wasser in Wein verwandelt? Und verwandelt er nicht täglich das Brot, das wir essen, in unser Fleisch und Blut? In der Tat, nichts ist Gott unmöglich; er konnte also Brot und Wein in sein Fleisch und Blut verwandeln.

"Das ist mein Leib; das ist mein Blut." Glaubet es. Der Herr kann ja nicht lügen: er ist die Wahr= heit; er will nicht täuschen: er ist die Liebe; er be= trügt nicht: er ist der Heilige.

"Adrds «pa," er hat es gesagt, das war der Wahlspruch der Schüler des Philosophen Pythagoras. Was er als wahr behauptet hatte, das wagten sie nicht mehr zu bestreiten. Adrds «pa, das sei auch unser Wahlspruch wie in allen von Gott geoffenbarten Wahrheiten so auch bei der Lehre vom Altars fakramente.

<sup>1)</sup> Matth. 26, 26-28.

Der Heiland fügte den Ginsetzungsworten bei: "Tuet dies zu meinem Andenken."1) Tuet dies, nämlich alles, was ich sveben getan habe. Er hatte aber Brot und Wein genommen, in seinen Leib und fein Blut verwandelt und dann feinen Jungern zum Genuffe dargereicht. Das nämliche follten also die Apostel und ihre Nachfolger tun. Mit diesem Auftrage beflei= dete sie der Herr mit der Macht zu erneuern, was er soeben erfüllt hatte. Und sie taten und tun es in der Tat bei der Feier des heiligen Mehopfers. Da spricht der Briefter im Namen Jesu, er spricht über das Brot und den Wein: "Das ist mein Leib, das ist mein Blut," und sogleich ift das Brot in den Leib des Sohnes Gottes und der Wein in sein Blut ver= wandelt, und der nämliche Resus, der zur Rechten des Baters fitt, ist unter den Gestalten des Brotes und Weines auf dem Altare gegenwärtig. Und zwar ift er ganz unter der Gestalt des Brotes und ganz unter der Gestalt des Weines gegenwärtig. Und nicht allein dies, sondern wenn die konsekrierte Softie gebrochen wird, so ist Christus unter jedem, auch dem fleinsten Teilchen wirklich und ganz zugegen. In einem Spiegel sehen wir unser Bild einmal und ganz. Wenn wir denselben in mehrere Stude gerbrechen, fo wird unser Bild, das sich darin darstellte, nicht auch zerbrochen, sondern in jedem einzelnen Spiegelftude zeigt sich unser ganzes Bild, wie es sich im unzer= brochenen Spiegel zeigte. So wird, wenn die Brots= gestalt gebrochen wird, nicht auch das Wesen, der Leib Chrifti, gerteilt, sondern diefer ift gang in jedem Teile.

<sup>1)</sup> Luft. 22, 19.

"Weine Seele," schreibt der heilige Augustinus, "ist ebenso ganz im ganzen Leibe als in jedem Teile desselben. Und meine Stimme ist, während ich spreche, ganz in deinen Ohren und ganz in denen aller Zushörer. So ist der Leib Christi ganz in jedem, auch dem kleinsten Teile der Hostie."

Ich sagte — und das ist auch die Lehre der un= fehlbaren Kirche —: Christus ist ganz gegenwärtig unter der Geftalt des Brotes wie unter der Gestalt des Weines; denn im Altarssakramente ist der auf= erstandene, unsterbliche, verherrlichte Leib Christi gegen= wärtig. Ein Leib ift aber nur bann lebendig, wenn er mit der Seele vereinigt ist; daher ist im Altar3= sakramente auch die Seele Chrifti gegenwärtig. Diese Seele aber ift ein Bestandteil der menschlichen Natur, die Christus bei seiner Menschwerdung angenommen hat, ohne seine göttliche Natur aufzugeben. Weil also die göttliche und die menschliche Natur in der einen Person Chrifti vereinigt sind und bleiben, darum ist im Altarsfakramente der ganze Gottmensch vollkom= men gegenwärtig und zwar ganz und vollkommen unter der Gestalt des Brotes und ganz und voll= fommen unter der Gestalt des Weines. Denn ein lebendiger Leib kann nicht gedacht werden ohne das Blut, das ihn durchströmt, und ein lebendiges Blut ift nicht denkbar als in den Adern, im Leibe, den es durchdringt, mithin ift unter der Gestalt des Brotes nicht nur der Leib, sondern auch das Blut, und unter der Geftalt des Weines nicht nur das Blut, sondern auch der Leib Christi gegenwärtig.

Christus ist wirklich und wesentlich im Sakra= mente des Altars gegenwärtig. Welch ein Wunder! Darum ruft der heilige Chrysoftomus aus: Die Erde ist ein neuer Himmel geworden; denn Jesus lebt ganz und ungeteilt unter uns; der Gott der Glorie, der Herrlichkeit und der Majestät wohnt bei den Menschenkindern!

So laßt uns benn Gott für diesen unaussprechlichen Beweiß seiner Liebe zu uns danken; laßt uns ihn im allerheiligsten Sakramente anbeten; laßt bei der Feier des heiligen Meßopfers uns freudig einfinden; laßt uns häusig kommen, um am Leibe und Blute des Herrn teilzunehmen. Umen.

### 2. Wirkungen der würdigen Kommunion.

"Wer von diesem Brote ift, wird leben in Emigkeit." Joh. 6, 52.

ir haben im letzten Vortrage gesehen, was das Altarssakrament ist, und wurden dabei in der Überzeugung bestärkt, daß Gott trot seiner All= macht uns nichts Herrlicheres hätte geben können als dieses erhabene Geheinnis. Unser Herz mar tief be= wegt ob dieses unübertrefflichen Beweises der Liebe Sefu zu den Menschen und gelobte Gegenliebe und Dankbarkeit. Unser Dank gegen unsern Beiland wird aber noch lebendiger und unfre Liebe zu ihm noch glübender werden, wenn wir heute die Wirkungen, wenigstens die vorzüglichsten, betrachten, die der Benuß des Altarssakramentes, die heilige Kommunion, in uns hervorbringt. Es find dies folgende: Die heilige Kommunion vereinigt uns aufs innigste mit Chriftus; fie erhält uns in biefer Bereinigung; und sie ist uns ein Unterpfand unfrer emigen Geligfeit.

Die heilige Kommunion vereinigt uns aufs innigste mit Jesus Christus, d. h. sie macht uns eins mit Christus, macht, daß wir in Christo sind und Christus in uns ist. Das Brot, das wir täglich genießen, vereinigt sich mit unserm Leibe, es geht über in unser Fleisch und Blut und bildet einen Teil unsers Wesens. So geht Jesus Chriftus in der heiligen Kommunion in unfre Seele ein, wohnt in ihr, bleibt in ihr. "Gleichwie wenn man Wachs zum Wachse fügt," sagt der heilige Chrillus, "und durch Feuer beides flüffig macht, aus beiden eins wird, so werden wir durch den Emp= fang des Leibes und Blutes Christi eins, er in uns und wir in ihm." Und der Heiland selbst fagt: "Wer mein Fleisch ift und mein Blut trinkt, bleibt in mir und ich in ihm."1) Darum ruft der heilige Chryso= ftomus aus: "D Mensch, erwäge die Ehre, die dir zuteil wird, wenn du dich dem heiligen Tische näherst! Du iffest den, den die Engel nur mit Bittern anschauen; du wirst ein und dasselbe Fleisch, ein und berselbe Leib mit ihm, wie das Brot, das du ift, dein Fleisch und dein Leib wird." Ich sage noch mehr. In der heiligen Kommunion wird nicht der Leib und das Blut Jesu Christi in unfre Substanz verwandelt, sondern wir werden in Christus umge= staltet; er gibt uns sozusagen ein neues Wesen, ein neues Leben und macht uns gleichsam zu Teilnehmern seiner göttlichen Natur. Ich berufe mich hierbei wieder auf den eben erwähnten heiligen Chrysoftomus, der schreibt: "Bei gewöhnlichen Speisen geschieht die Berbindung der Speise in den, der fie genießt, weil der Genießende edler und vorzüglicher ist als die Speise selbst; hier aber wird der Genießende in die Speise umgewandelt wegen der Erhabenheit und des Bor= zuges der Speise, die Christus selbst ist. Wer darum

<sup>1)</sup> Joh. 6, 57.

diese Speise genießt, wird in Chriftus und nicht Christus in ihn umgewandelt." Ich berufe mich sodann auf den gleichfalls schon angeführten heiligen Cyrillus, der das Gleiche behauptet. "Wir werden," sagt er, "in der heiligen Kommunion in Jesus Christus ver= wandelt und in gewissem Sinne ein Fleisch und ein Blut mit ihm, concorporei et consanguinei Christi, ja wir werden ein zweiter Christus, Christi facti sumus; denn so mächtig ift die göttliche Speise, die wir genießen, daß sie alle, die sie empfangen, in sich selbst verwandelt. Dies lehrte Gott den heiligen Augustinus, da er zu ihm sprach: Ich bin die Speise der Großen; wachse und du wirst mich genießen; und nicht du wirst mich in dich verwandeln wie die Speise dei= nes Leibes, sondern du wirst in mich verwandelt wer= den." Mit ihnen stimmen auch der heilige Bernhard und der heilige Thomas von Aquin überein. Ersterer lehrt: "Den Leib Jeju Chrifti genießen, heißt nichts anderes, als in den Leib Jesu Christi übergehen." Letterer äußert sich: "Wenn wir kommunizieren, prägt Jesus Christus seinen Leib wie ein Siegel auf unfre Herzen. Jedoch wird er bei diesem Vorgang nicht in uns umgewandelt, sondern er wandelt uns in sein Wesen um, indem er das Bild seiner Vollkommen= heiten in unfre Seele hineinprägt." In der Tat, der Kommunizierende kann mit dem heiligen Apostel Paulus sprechen: "Ich lebe, doch nicht ich lebe, son= dern Christus lebt in mir." 1)

"Wie follen wir dem Herrn vergelten für alles, was er uns getan hat;"?) was follen wir ihm geben

<sup>1)</sup> Gal. 2, 20. — 2) Pf. 115, 12.

für eine folche Liebe? Wir wollen ihn lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und aus allen Kräften; wir wollen ihm unser Herz weihen und schensten; wir wollen in der Bereinigung mit ihm bleiben bis zum Tode.

Aber werden wir diesem heiligen Vorsatz auch treu bleiben, treu bis zum letzen Atemzuge? Wir werden es, wenn wir oft und würdig kommunizieren. Durch den häufigen und würdigen Empfang des allersheiligsten Altarssakramentes werden wir gekräftigt und befähigt, in der heiligmachenden Gnade, in der Liebe Gottes, in der Bereinigung mit Jesus Christus zu verharren; sagt ja der Herr selbst: "Wie mich der lebendige Bater gesandt hat, und ich lebe um des Baters willen, so wird auch, wer mich ist, lebend sein um meinetwillen.")

Zwar wird diese göttliche Speise nicht alle Versuchungen zur Sünde von uns ferne halten. Das Schiff, das die Apostel trug, trug auch Christus, und doch wurde es vom Sturme hin und her geworfen. Allein der göttliche Meister befahl und der Sturm legte sich und es trat Ruhe ein. In gleicher Weise ist Jesus im Altarssakramente in unsrer Seele, und doch wird unser Herz durch die stürmischen Wogen unsrer Leidenschaften aufgeregt und beunruhigt; allein der Herr wird uns nicht Schiffbruch leiden lassen. "Kommunizieret oft und würdig," sagt deshalb der heilige Chrillus, "und dieses göttliche Brot wird euch euer ganzes Leben lang in der Gnade und Freundsichaft Gottes erhalten, und am großen Gerichtstage

<sup>1)</sup> Joh. 6, 58.

werdet ihr auferstehen von den Toten, um ewig zu leben."

In der Tat, wer diese himmlische Speise geniekt, wird, wie der heilige Augustinus sich ausdrückt, un= verweslich und unsterblich; denn Christus hat uns die Berficherung gegeben: "Wer mein Fleisch ist und mein Blut trinkt, hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am jüngsten Tage." 1) "Wer von diesem Brote ift, wird ewig leben."2) Oder follte der Genuf dieser überirdischen Speise in uns nicht eine vortrefflichere Wirkung zu erzeugen vermögen als der Genuf des irdischen Brotes? Wenn schon dieses die Kraft hat, das zeitliche Leben uns zu er= halten, sollte jene, die himmlische Speise, der Seele nicht das ewige Leben geben können? Eine Speise, die in uns verwandelt wird, sollte fähig sein, unsern gebrechlichen Leib zusammenzuhalten, und jene Speise, die uns in sich verwandelt, sollte unserm unsterblichen Geiste nicht das ewige Leben zu verschaffen imftande sein? Wäre dies deukbar? "Nein," autwortet der heilige Chrysoftomus, "ber Genuß dieses Geheinmiffes ist von solcher Wirkung, daß er uns die Erde sogar in den Himmel verwandelt." Und darum nennt der Rirchenrat von Trient dasselbe "ein Unterpfand unfrer fünftigen Herrlichkeit".8)

Kann es eine größere Beruhigung für den stersbenden Katholiken geben? Oder was ist es denn, das ihn auf seinem Sterbebette tröstet, das ihn freusdig dem Tode entgegensehen läßt? Es ist die heilige Wegzehrung, die seine Seele nährt fürs ewige Leben.

<sup>1)</sup> Joh. 6, 55. — 2) Sbend. 6, 52. — 3) Conc. Trid. s. 13, cap. 2.

Während der Ungläubige in der Todesstunde mit Kleinmut und Berzweiflung ringt, während er vor dem Gerichte und der Ewigkeit zittert, öffnet der gläubige Katholik ruhig seine Lippen, empfängt seinen lieben Heiland im heiligen Sakramente und spricht: Jesus, du bist meine Hoffnung und mein Leben; denn du hast gesagt: "Wer mein Fleisch ist und mein Blut trinkt, hat das ewige Leben."

Überaus groß, wundervoll und tröstlich sind also die Wirkungen, die die heilige Kommunion hervorbringt. Wie aber das materielle Brot nur den Aweck hat, das Leben des sebendigen Leibes zu erhalten und den Toten nichts nützt, so hat das Brot der Engel nur für die Vorteil, erzeugt nur bei denen die geschilderten Wirkungen, die das geistige Leben haben, in denen die heiligmachende Gnade wohnt. Erforschet also, bevor ihr zur heiligen Kommunion hintretet, euer Gemissen wohl, und wenn ihr merket, daß ihr mit einer Todsünde behaftet seid, so reiniget euch zuvor im Bade des heiligen Buffakramentes durch eine reumütige und aufrichtige Beichte. Sa, gehet nur mit wohlvorbereitetem Herzen zum Mahle des Herrn, und Resus im allerheiligsten Sakramente des Altars wird sich mit euch aufs innigste vereinigen; er wird euch die Kraft verleihen, in dieser Vereinigung bis zum Tode zu verharren; und er wird euch einst ein= führen in seine ewige Herrlichkeit. Amen.

## 3. Verbrechen der unwürdigen Kommunion und ihre Wirkungen.

"Wer unwürdig dieses Brot ist oder den Kelch des Herrn trinkt, der ist schuldig des Leibes und des Blutes des Herrn." 1. Kor. 11, 27.

ie heilige Kommunion vereinigt den, der sie würdig empfängt, aufs innigste mit Jesus Christus; sie erhält und bewahrt ihn in der Freundschaft und Liebe Gottes; und sie ist ihm ein trösteliches Unterpfand einer glorreichen Auferstehung und ewigen Seligkeit.

Was aber wird das Los deffen sein, der die heislige Kommunion unwürdig, wissentlich im Stande der Todsünde empfängt? Auf diese Frage antwortet uns der heilige Paulus: "Wer unwürdig dieses Brot ist oder den Kelch des Herrn trinkt, der ist schuldig des Leibes und des Blutes des Herrn. Wer unwürdig ist und trinkt, der ist und trinkt sich das Gericht hinein, weil er den Leib und das Blut des Herrn nicht unterscheidet.") Wit andern Worten: Wer uns

<sup>1) 1.</sup> Ror. 11, 27. 29.

würdig kommuniziert, macht sich eines schrecklichen Berbrechens schuldig und stürzt sich in das größte Unglück.

Nichts hat uns Gott nachdrücklicher befohlen als die Ehrfurcht vor heiligen Dingen. Deshalb war im Alten Bunde das Volk vom Allerheiligsten ausgesichlossen und durfte nur der Hohepriester dasselbe betreten. Aus demselben Grunde erging an das israelitische Volk das Verbot, sich dem Berge auch nur zu nahen, auf den der Herr herabstieg, um mit Moses zu verkehren. Aus dem nämlichen Grunde siel Osa in dem Augenblicke, wo er die Hand auf die Bundestade gelegt hatte, angesichts einer zahlreichen Menge tot nieder. Und war nicht aus dem nämlichen Grunde der Gebrauch der Schaubrote jedem untersagt, der sich nicht gereinigt und der gesetzmäßig verunreinigens den Freuden enthalten hatte?

Was war aber dieses Heiligtum, dieser Berg, diese Bundeslade, was waren diese Schaubrote im Bergleiche mit dem allerheiligsten Altarssakramente? Das, was das Bild ist gegen die Wirklichkeit, der Schatten gegen das Licht, die Nacht gegen den Tag, das Geschöpf gegen den Schöpfer, der Staub gegen den allmächtigen Gott. Und dieses allerheiligste Sakrament entweiht nichtsdestoweniger der gottesräuberische Sünder! Er vereinigt den Heiligen der Heiligen Wott in sein schuldbeladenes Herz auf, in das Herz eines Stlaven des Satans, eines Kindes des Teufels, in ein Herz, in dem der Teufel regiert und herrscht! Er verbindet den heiligsten Leib mit einem unreinen

Leibe, das unbeflecte Fleisch Lesu Christi mit einem Fleische, das durch die Sunde verdorben ift, mit einer Seele, die in der Sünde fault! Er vereinigt Christus mit Belial, den Gott des Himmels mit den Teufeln der Hölle! Das ist die ungeheuerlichste und verabscheuungswürdigste Vereinigung, die nur immer gedacht werden kann, ein Berbrechen, das dem Gottes= morde auf Golgatha ähnlich ist. Denn, sagt der heilige Paulus, "wer unwürdig dieses Brot ist oder den Kelch des Herrn trinkt, der ist schuldig des Leibes und des Blutes des Herrn." Das will heißen, er ift ebenso schuldig, als wenn er Chriftus in der Tat ermordet hätte. In diesem Sinne verftanden jene Worte des Apostels Tertullian, Chrysoftomus, Thomas von Aquin und andere. "Einmal," sagt Tertullian, "haben die Juben Christum ans Kreuz geschlagen; die gottesräuberischen Menschen martern täglich seinen Leib. Die Juden haben ihn mißhandelt, als er noch auf Erden war; bose Christen ziehen ihn aber noch vom Himmel herab, wohin er als Sieger aufgefahren ift, um auch nach seiner Verherrlichung ihn noch zu mißhan= beln, und wenn es möglich wäre, einem neuen Tode zu überliefern. Wahrlich, fie teilen dieselbe Schuld, bie die Juden bei seiner Kreuzigung begingen; denn der Apostel sagt ausdrücklich: Wer unwürdig dieses Brot ist oder den Kelch des Herrn trinkt, der ist schuldig des Leibes und des Blutes des Herrn." "Er ift so schuldig," schreibt der heilige Chrusostomus, "als wenn er Resus Chriftus wirklich getötet und seine Hände in das Blut des Sohnes Gottes getaucht hätte." Und der heilige Thomas von Aguin ruft aus: "Des Leibes und des Blutes Chrifti schuldig werden, heißt

die Schuld des Todes Jesu Christi auf sich nehmen; es heißt das verantworten, was Judas, der Berräter, was Pilatus und Herodes, was die Henkersknechte verübt haben."

Wer also unwürdig kommuniziert, macht sich gleichsam einer neuen Kreuzigung Christischuldig, des schrecklichsten und furchtbarsten Verbrechens, das je der Mensch vollbringen kann.

Er stürzt sich aber auch in das größte Unglück, in das tiefste Elend; denn "wer unwürdig den Leib des Herrn ißt und sein Blut trinkt, ißt und trinkt sich selbst das Gericht hinein".

Bei einigen Völkern der alten Zeit war es üblich, daß, wenn ein Verbrecher zum Tode verurteilt
war, der Scharfrichter sich in das Gefängnis begab
und den Verbrecher zwang, sein geschriebenes Urteil
zu verschlucken, um gewissermaßen diesen Verdamnnungsspruch dem Herzen des Unglücklichen einzuverleiben und in sein Wesen übergehen zu lassen. Sbenso
ist der, welcher die heilige Kommunion unwürdig
empfängt, sein eigenes Gericht und verwandelt es sozusagen in sich selbst. Seine Verdammung wird in
sein Herz eingeschrieben; sie geht in sein Wesen über;
sie fließt durch seine Adern; er trägt sie beständig
mit sich. Entsegliche Strase!

Und was für unselige Folgen hat nicht selten diese Strafe! Der gottesräuberische Sünder wird verblendet, d. h. blind an der Seele; er sieht gar nicht mehr, in welch entsetzlichem Zustande er sich befindet. Oder er wird verstockt: er wird gefühllos

gegen jede Mahnung und Bitte, gleichgültig gegen jede Warnung und Drohung, tot für den guten Rat und das gute Beispiel, er bleibt unbeugsam auf seinen bösen Wegen und geht so dem sichern Verderben, dem Abgrunde der Hölle entgegen.

Ein Beispiel für diese schreckliche Wahrheit ist Judas. Kaum hat er den Leib des Herrn in sein verdorbenes Herz aufgenommen, so kommt der Teufel und nimmt Besitz von seiner Seele. "Rach dem Biffen," schreibt der heilige Johannes, "fuhr der Satan in ihn,"1) und der heilige Augustinus fagt: "Es ward dem Judas das Brot gereicht, wodurch er in die Gewalt des Teufels geriet." Von diefem Augenblicke an geht es mit ihm rasch abwärts. Er hört nicht mehr auf die Stimme des Gewissens, nicht niehr auf die liebenden Worte seines Meisters, er stürzt von Sünde zu Sünde, er verrät seinen Beiland und überliefert ihn der But seiner Feinde, er verzweifelt, er wird ein Selbstmörder. Unglücklicher Judas! Du hast unwürdig kommuniziert und so dein eigenes Bericht hineingegessen und egetrunken, du hast dich ins größte Unglück gestürzt!

Entsetzlich ist also das Verbrechen, das der Mensch durch eine unwürdige Kommunion begeht, schrecklich das Unglück, in das er sich dadurch stürzt. Wer wollte darum nicht aus dem tiefsten Grunde seines Herzens Gott bitten: Herr, laß mich lieber sterben, als unwürdig kommunizieren. Sollte aber einer unter uns sein, der bereits an der Judassünde krankt, so

<sup>1) 3</sup>oh. 13, 27.

104 3. Berbrechen der unwürdigen Kommunion und ihre Wirkungen.

möge er nicht an seiner Rettung verzweiseln. Mag auch, Gottesräuber, dein Berbrechen entsetzlich groß sein, Gottes Barmherzigkeit ist noch größer, ist unsendlich. Eile hin zum Richterstuhle der Buße und bekenne dem lieben Heiland deine Schuld, und er wird dich wieder in Gnaden als sein Kind aufznehmen. Er hat ja gesprochen: "Kommet alle zu mir, die ihr mühselig und beladen seid, und ich will euch erquicken." Amen.

<sup>1)</sup> Matth. 11, 28.

#### 4. Vortrefflichkeit des heiligen Mekopfers.

"Bom Aufgange der Sonne bis zum Niedersgange ist groß mein Rame unter den Bölfern, und an jedem Orte wird gesopfert und wird meinem Namen eine reine Opfergabe dargebracht."

Malach. 1, 11.

ie heilige Eucharistie kann als Sakrament und als Opfer betrachtet werden, als Sakrament: sie ist die Nahrung unsrer Seele, als Opser: sie wird Gott durch die Hand des Priesters dargebracht. Bon der Eucharistie als Sakrament habe ich bereits zu euch gesprochen; es erübrigt mir noch, heute über die Eucharistie als Opser zu reden, und zwar habe ich zum Thema meines Vortrages gewählt: Die Vortrefflichkeit des heiligen Meßopsers. Ich sage: Im heiligen Meßopser sindet Gott die höchste Bersherrlichung; es gereicht dasselbe aber auch dem Mensschen zum Heile.

Im heiligen Megopfer findet Gott die höchfte

Verherrlichung.

Alle Geschöpfe verherrlichen Gott. "Ihn loben und beten an die Engel.") Ihn preisen die unver-

<sup>1)</sup> Hebr. 1, 6; Pf. 148, 2.

nünftigen Geschöpfe: "Die Himmel erzählen die Herre lichkeit Gottes und das Firmament verkündet die Werke seiner Hände."" "Loben, o Herr, sollen dich all beine Werke."" Ihn verherrlichen die Menschen in allen Zonen und in allen Sprachen: "Jeden, der meinen Namen anruft, habe ich zu meiner Ehre erschaffen, gebildet und gemacht."

All diese Ehrenbezeigungen der Geschöpfe aber find wie nichts im Vergleiche mit der Verherrlichung, die Gott durch das heilige Mehopfer erwiesen wird; sie schwinden vor ihr, wie ein schwaches Frelicht über dem Moorsumpfe gegen das unermefliche Lichtmeer ber Sonne. Denn was ist das heilige Mefopfer? Es ist das nämliche Opfer, das einst auf dem Ralvarienberge dargebracht wurde, "ein und diefelbe Opfer= gabe",4) der Gottmensch Jesus Christus. Und zwar bringt sich der Sohn Gottes "mittelft des Dienstes der Priefter" selbst seinem himmlischen Bater zum Opfer dar. Der Sohn Gottes, gleicher Natur und gleichen Wesens mit dem ewigen Bater,5) wahrer Gott vom wahren Gott, "heilig, schuldlos, unbefleckt, höher als die Himmel",6) von dem der Bater selbst bezeugt: "Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe,") bringt sich seinem himmlischen Bater zum Opfer dar! Der Sohn Gottes, der an Adel, Hoheit, Allmacht, Weisheit, Beiligkeit, kurz an allen unendlichen Vollkommenheiten seinem himmlischen Vater ganz gleich ift, und vor dem alle Größen fich demütigen, demütigt fich in der heiligen Meffe

<sup>1)</sup> Bf. 18, 2. — 2) Bf. 144, 10. — 3) Ff. 43, 7. — 4) Conc. Trid. s. 22, cap. 2. — 5) Hebr. 1, 3. — 6) Sbend. 7, 26. — 7) Mark. 1, 11.

vor Gott dem Bater! Er, der felbst angebetet wird, wirft sich nieder und betet seinen Bater an! Damit ist das Höchste und Wunderbarste gesagt, mas nur immer gesagt werden kann; denn Gott felbst kann sich nichts Herrlicheres geben, als was er im heiligen Mehopfer empfängt, kann sich keine größere Verherr= lichung wünschen, als die ihm im heiligen Megopfer zuteil wird, da in demselben die unendliche Ehre erneuert wird, die der Gottmensch Jesus Chriftus sei= nem Bater durch das Opfer am Kreuze erwies. Des= halb nennt der heilige Märthrer Ignatius dieses Opfer "den Ruhm Gottes", und der Briefter betet in der heiligen Meffe, wenn er die heilige Hostie über den Kelch erhebt: "Durch ihn" — Jesus — "und mit ihm und in ihm ift dir, dem allmächtigen Gott, in Einigkeit des Heiligen Geistes alle Ehre und Glorie." Mit vollstem Rechte sagt darum der heilige Laurentius Justinianus: "Bereiniget alle Tugenden und Berdienste der Himmelskönigin, der Engel und Beiligen, fie alle können den Ewigen nicht fo fehr ehren als eine einzige beilige Messe. All diese Werke, so aut, so verdienstlich und so zahlreich sie auch sein mögen, haben nicht soviel Wert als eine heilige Messe; benn sie find Handlungen von Geschöpfen und haben deshalb einen begrenzten Wert, während die heilige Meffe eine Handlung Gottes ift und darum ein un= endliches Berdienst in sich schließt."

Wollen wir also Gott ehren, wie es seiner Majestät gebührt und wie wir es als seine Geschöpfe und Untertanen schuldig sind, so können wir nichts Bessers tun, als ihm im heiligen Meßopfer im Bereine mit dem Priester seinen Sohn darbringen, opfern. Wie Gott im beiligen Megopfer die höchste Ehre findet, jo findet der Menich da fein Seil.

Wie oft baben wir ichon gefündigt! Gin Blick auf unfer vergangenes Leben genügt, um une von diefer Wahrheit zu überzeugen. Und begeben wir nicht täglich zu den alten neue Gunden? Und doch in es gerade die Sunde, durch die wir den Born Gottes reigen und feine Rache auf uns berabrufen. Denn mas ift die Gunde? Gine Übertretung des görtlichen Gebores, eine Biderieplichkeit des menichlichen Willens gegenüber bem göttlichen, eine Auflebnung gegen den böchften Herrn Himmels und der Erde. Bir baben alfo die Rache Gottes verdient; wir baben verdient, daß Gott uns güchtige, daß er ieinen Bligitrahl berabidlendere, um uns zu zerichmettern. Wenn er nun tropbem mit feiner Strafe gurudhält, wenn er Gnade walten läßt, jo judet den Grund biervon im beiligen Messopfer. Da ruft ja wie auf dem Kalvarienberge Zeius unaufhörlich zum Dimmel empor: "Bater, verzeibe ihnen," verzeibe den unglücklichen Sündern; "denn fie wiffen nicht, was fie tun."1) Zwar haben sie beine ganze Rache verdient; doch ichaue nicht auf ihre Sünden, sondern auf deinen geliebten Sohn - "respice in faciem Christi tui" ) der fich bier für sie opfert; hore nicht auf die Rufe ihrer Miffetaten und Greuel, die bis zu deinem Throne emporiteigen, fondern auf die Stimme meines Blutes, das nicht mude wird, zu fleben: Bater, verzeihe ihnen! Gnade! Gnade! Und die Bitten bes Sohnes bewegen den Bater zur Barmberzigkeit und verschaffen

<sup>1)</sup> Luf. 23, 34. — 2) Pf. 83, 10.

fo dem Todfünder wieder die Freundschaft Gottes. Freilich tilgt die heilige Messe die Todsünde nicht unmittelbar, denn dazu bedarf es des Sakramentes der Buße oder doch wenigstens der vollkommenen Reue; aber sie stimmt den himmlischen Bater zur Milde und Erbarmung. Und Gott gibt dem Sünsder die Gnade wahrer Reue, aufrichtiger Beichte und ernster Bußgesinnung gleichwie vielen unter den Zusschauern, die auf dem Kalvarienberge beim blutigen Opfer des Sohnes Gottes zugegen waren: "Alles Bolk, das bei diesem Vorgange zugegen war und sah, was geschah, schlug an seine Brust und kehrte zurück."

Viele bereuten ihre schlechte Tat, baten Gott um Verzeihung und bekehrten sich von ganzem Herzen.

Die läßlichen Sünden und viele zeitliche Sündenstrafen dagegen läßt Gott durch das heilige Meßopfer unmittelbar nach; sie schmelzen vor der heiligen Messe wie das Wachs vor der Feuersglut.

In der Tat, die heilige Messe ist der Kanal, wodurch das Erbarmen Gottes in unsre Seele fließt. Darum nennt sie der heilige Franz von Sales "den Abgrund der göttlichen Erbarmungen". Welches Glückalso für uns arme Sünder, daß wir ein so kräftiges Bersöhnungsopfer haben!

Wollen wir nun den Zorn Gottes befänftigen, wollen wir für unfre Sünden Gnade und Verzeihung erslehen, welch besseres Mittel könnten wir gebrauchen als das heilige Meßopfer? Mag auch die Gerechtigkeit Gottes noch so sehr erzürnt sein, sie wird sich

<sup>1)</sup> Luft. 23, 48.

in Barmherzigkeit verwandeln, wenn da Jesus Christus erscheint und seinem Vater die Wunden zeigt, die er für uns empfangen, und das Blut, das er für uns vergossen hat; wenn er immer und immer wieder die flehentliche Bitte wiederholt: Bater, verzeihe ihnen! So wohnen wir denn freudig dem heisligen Meßopfer bei, und da wir leider keinen Tag vorübergehen lassen, ohne Gott auß neue durch Sünsben zu kränken, so wohnen wir ihm auch täglich bei. Amen.

IV.

Maria.

S



### 1. Begründung der Marienverehrung.

"Bon nun an werden mich selig preisen alle Geschlechter." Luk. 1, 48.

ie herrlich ist diese Weissagung der gebenedeisten Jungfrau in Erfüllung gegangen! Alle Jahrhunderte haben in der Berehrung Mariens gewetteisert, alle Völker haben diese Verehrung gepslegt. Sie wurde gepslegt in Königsburgen und in den ärmsten Hütten, von Hohen und Riedrigen, Greisen und Kindern, Männern und Frauen. Maria wurde von jeher ein Kult erwiesen wie keinem andern Geschöpfe auf Erden und im Himmel. Und so ist es noch heute. Die eilende Zeit hat in ihrem gewaltigen Strome vieles fortgerissen, verändert und zerstört; der Marienstult aber ist geblieben. Überall, wo der katholische Glaube seine Fahne aufgepflanzt hat, wird Maria geseiert, und sie wird geseiert mehr als alle Heisligen und Engel.

Wie läßt sich eine solche Berehrung rechtfertigen? Vor allem fordert sie die Mutterschaft Mariä. Maria ist die Mutter Gottes! Welch eine hohe Würde liegt in dieser Mutterschaft! Es sind ihr zwar zahl= lose Ehrentitel gegeben; aber all diese schwinden gegen Kriedrich, Religibse Borträge. den einzigen Titel Mutter Gottes" wie die Sterne gegen den Glang der Sonne. Rennet fie die Konigin des Himmels, die Berrin der Engel, die Besiegerin der böllischen Kräfte, nennet fie die Erstgeborne von allen Geichöpfen, nennet fie mit allen Ramen, Die die Kirche ihr erteilt bat: all diese ihr gebührenden Ebrentitel jagen nicht soviel als der einzige Rame "Mutter Gottes". Diefer Rame erhebt fie auf eine to bobe Ehrenftufe, daß fie alle Geichöpfe, felbit die größten Beiligen und die glänzenoften Engel überragt. "Durchlaufet alle geschaffenen Dinge," idreibt der beilige Proflus, "und febet, ob es empas gibt, Das der beiligen Mintter Gottes gleicht. Die Bimmel ergablen wohl die Herrlichkeit Gottes, die Engel dienen ibm in Furcht, die Erzengel beten ibn mit Bittern an, die Seraphim rufen ihm gu: Beilig, beilig, beilig; Maria aber bat diesen Herrn und Gott geboren." Und der beilige Anielm fagt: "Das allein von Maria jagen, daß sie die Mutter Gottes ift, übertrifft alle Sobeit, die nach Gott genannt werden fann." Ba der beilige Bonaventura nimmt keinen Unitand zu behaupten: "Gott konnte eine größere Welt und einen größeren Himmel ichaffen, aber ein Geichöpf zu noch größerer Ehre erheben als zur Würde einer Gottesmutter, founte er nicht."

Wenn nun Gott selbst Maria aufs böchste ehrte, sollten dann nicht auch die Menschen sie mehr als alle andern Geschöpfe ehren dürsen? Fa ich sage, daß alle Huldigung, die Maria dargebracht wird, wie nichts ist im Vergleich mit ihrer Herrlichkeit, Würde und Größe, deren sie sich als Mutter Gottes erstreut.

Maria verdient sodann unter allen Geschöpfen die höchste Verehrung wegen der Fülle der Gnaden, womit sie Gott ausgezeichnet hat.

Nach der Lehre des heiligen Apostels Paulus "empfängt jeder eine eigentümliche Gnadengabe von Gott, der eine diese, der andre jene."1) "Dem einen wird durch den Geist gegeben das Wort der Weissheit, dem andern das Wort der Wissenschaft nach demsselben Geiste; dem einen Glaube, dem andern die Gabe der Heilung, dem einen die Gabe Wunder zu wirken, einem andern die Gabe der Weissgaung, einem andern die Unterscheidung der Geister, einem andern die Gabe der Sprache, dinem andern die Gabe der Sprache, dinem ander rühmt der Engel, daß sie "voll der Enade sei".

Maria ist voll der Gnaden! Was will das ansders heißen, als daß sie sowohl von der Erbsünde als von jeglicher persönlichen Sünde und Makel freisgeblieben ist? Was will es anders heißen, als daß sie nicht bloß eine, sondern alle Gnaden, alle Tugensden im höchsten Maße, die ganze Fülle des göttlichen Gnadenreichtums besitzt, so daß der heilige Bernhard ihr Herz "den Sitz, das Haus und den Thron aller Tugenden", und der heilige Johannes Damaszenus es "einen Abgrund von Herrlichkeit" nennen konnte? Was will es anders heißen, als daß sie nicht bloß das Werk, sondern das Meisterwerk der Gnade ist? Darum begrüßt sie der heilige Germanus mit Recht mit den Worten: "Gegrüßt seist du, Maria, voll der Gnade, heiliger als alle Heiligen, erhabener als die

<sup>1) 1.</sup> Ror. 7, 7. — 2) 1. Ror. 12, 8—10.

Himmel, glorreicher als die Cherubim, ehrwürdiger als die Seraphim." Und der heilige Sophronius ruft aus: "Freue dich, du Schauspiel, über alle Bunder wunderbar! Wer wird deinen Glanz beschreiben können; wer wollte es wagen, das große Wunder, das du selber bist, mit Worten zu erzählen?" Höret noch, was der heilige Petrus Damianus über sie sagt: "Schaue die Seraphim an und du wirst sehen, daß all ihre Größe kleiner ist als die Jungfrau, und daß der Werkmeister allein dieses Werk übertrifft."

Ihr gebührt darum auch unter allen Geschöpfen das größte Lob, die höchste Berehrung.

Maria unter allen Geschöpfen die höchste Versehrung zu zollen, verlangt endlich die Gerechtigsteit; hat sie ja von allen Geschöpfen die größten Verdienste um die Menschheit sich erworben.

Durch die Sünde Adams war das ganze Menschensgeschlecht in das tiefste Elend geraten; es wäre der ewigen Verdammnis verfallen gewesen, hätte Gott sich nicht unser erbarmt und seinen eingebornen Sohn zu unsver Erlösung auf die Erde gesandt. Allein nur mit der freien Einwilligung Mariä in den heiligen Willen Gottes konnte der Erlöser geboren werden und nur durch ihr gehorsames Eingehen in den Gnadensplan Gottes ist er wirklich geboren worden.

Ebenso mußte sie ihre Zustimmung geben, daß Jesus, der ja ihr Sohn war, dem Opfer- und Erlösungstode sich unterziehe. Und sie willigte ein in die Opferung ihres Sohnes; sie opferte, wenn auch mit schwerem Herzen und unter den bittersten Tränen, ihr höchstes, liebstes und einziges Gut aus Liebe zu den Menschen, so daß ihre Tränen und das Blut des Sohnes zusammenflossen zur Erlösung des Menschensgeschlechtes. Sie hat also mitgewirkt an der Erlösung der Menschheit, mitgewirkt, daß wir vom Untergang erlöst, von der Stlaverei des Teufels errettet, in Freiheit gesetzt und zu Kindern Gottes und Erben des Himmels geworden sind.

Diese Wohltat gegen die Menschen unterscheidet Maria von den übrigen Heiligen, erhebt sie über alle Engel, und es ist deshalb nicht mehr als recht und billig, wenn sie die Kirche mit einem besonderen Kult verehrt, mit einem Kult, der den aller Engel und Heiligen übersteigt. —

D Maria, die du zur Würde einer Mutter Gottes erhoben worden bift, zeige dich auch als unsre Mutter. Sei unsre Führerin auf dem stürmischen Meere dieses Lebens. Maria, du bist voll der Gnaden; erwirke auch uns recht viele Gnaden bei deinem göttlichen Sohne, insbesondere die Gnade der Beharrlichkeit im Guten bis zum Tode. Maria, du haft mitgewirkt an unsrer Erlösung; bitte für uns, daß das Blut deines Sohnes nicht vergebens für uns gestossen; bitte für uns jest und in der Stunde unsers Todes. Amen.

# 2. Berechtigung des Vertrauens auf die Hilfe Mariä.

(Maipredigt.)

"Beib, fiehe ba beinen Sohn." Joh. 19, 26.

er Frühling mit all seiner Pracht, Wonne und Freude ist wieder ins Land gezogen. Berg und Tal, Wald und Flur: alles prangt in wundersbarer Schönheit, alles ist geschmückt mit frischem Grün und bezauberndem Blumenflor. Und die Böglein alle, wie sie jubeln und singen ohne Rast und ohne Ruh', als hielten sie Probe zu einem allgemeinen Festkonzerte! Und die Lüfte, wie angenehm und erquickend sie wehen durch die neugeschmückte und neubelebte Natur!

Wie ganz anders dagegen ift es im Garten so manchen Menschenherzens! Da ift es noch frostig und kalt; da sieht es noch öde und traurig aus; da herrschen noch die Winterstürme der Leiden und Kännpfe, der Sorgen und des Kummers. Wird es da nicht Frühling werden? Werden die Stürme sich nicht legen und an ihre Stelle nicht erquickende und heislende Frühlingslüfte treten? Kann und will dir, armes, geplagtes Menschenherz, in deiner Not, in

deinem Elende niemand helfen? O gewiß; wende dich nur an deinen Heiland Jesus Christus. Aber wende dich an ihn durch Maria. Ihr Wort vermag viel mehr als das deinige; ihre Bitte wird stets er= füllt. Und das ist ganz natürlich; Maria ist ja die Mutter Resu, und als solche hat sie die größte Macht über sein Herz. Könnte ein Kind seiner Mutter etwas abschlagen?

Ein junger und tapfrer römischer Feldherr, der berühmte Coriolan, hatte den Dienst seines undank= baren Baterlandes verlaffen und im fremden Lande sein Schwert geführt. Einmal der Feind Roms geworden, läßt er die Stadt die ganze Schwere seiner Rache fühlen: er umzingelt sie und bedroht sie mit vollständiger Vernichtung. Da in der äußersten Not versammeln sich die Römer auf dem Forum, um ge= meinsam über das Wohl der Stadt zu beraten. Man beschließt, alle Bewohner sollen in Coriolans Lager ziehen und ihn fußfällig um Gnade bitten. Ganz Rom ist auf einmal in Bewegung. Den Zug eröffnen die Priester mit den Statuen der Götter in ben Sänden. Ihnen folgen die Senatoren in langen, flatternden Gewändern. An diese schließt sich an eine ungeheure Menge Bürger jeden Standes und jeden Alters. Alle drängen sich ins feindliche Lager, wer= fen sich Coriolan zu Füßen und bitten ihn unter Tränen um Schonung der Stadt. Bergebens. Der junge Sieger bleibt unbeugfam. Er hat Rom Rache geschworen und er will seinen Schwur halten. Ent= schieden weist er darum die Reinde zurück. Doch siehe, in der letten Reihe des Zuges befindet fich eine Deputation der edelsten römischen Frauen und darunter auch Coriolans Mutter. Der Sohn erkennt sie, eilt auf sie zu, fällt ihr um den Hals und gewährt weisnend ihr die Rettung Roms.

Was also nicht die Achtung vor der höchsten staatlichen Behörde, was nicht die Furcht vor den Göttern vermocht, das hatte die kindliche Liebe zustande gebracht: Coriolan wurde entwaffnet durch die Tränen seiner Mutter.

Wahrlich, wenn die Liebe zur Mutter einen Seisben zu einem solch erhabenen Ukte bewegen konnte, was wird dann erst Jesus, der vollkommenste und heiligste Sohn, den je die Erde getragen, seiner unsbeschreiblich geliebten Mutter zuliebe tun? Wird er nicht mit Freuden all ihre gerechten Bitten erhören? Wird es ihm nicht eine Wonne sein, die billigen Wünsche eines teuren Mutterherzens zu erfüllen?

Betrachten wir ein andres Bild. — König Saslomon sitzt auf einem goldnen Throne und erteilt Audienz. Da kommt seine Mutter, um ihm eine Bitte vorzutragen. Kaum hat er sie im Saale besmerkt, so steigt er vom Throne herab, eilt ihr entsgegen, umarmt sie, führt sie die Stusen des Thrones hinauf, setzt sie zu seiner Rechten und spricht: "Besgehre, meine Mutter; denn es ziemt sich nicht, daß ich dein Angesicht betrübe,") daß ich dir etwas absschlage.

Und der Sohn der ewigen Liebe, der König der Erbarmungen sollte seiner Mutter etwas verweigern

<sup>1) 3.</sup> Kön. 2, 19. 20.

können? Er follte fich in der Liebe zur Mutter von einem Menschen übertreffen lassen?

Wenn der Heiland ferner "jeden belohnt, der nur einen Becher frischen Wassers einem Armen aus Liebe zu trinken reicht",1) wird er dann seiner Mut= ter, die ihm ihr ganzes Leben weihte und opferte, eine gerechte Bitte versagen? Hören wir doch das Urteil der Beiligen. Wie fagt der heilige Bernhard? "Maria findet allemal, was sie sucht." Wie sagt der heilige Petrus Damianus? "Dir, o Mutter, ist große Gewalt gegeben im Himmel und auf der Erde; nichts ift dir unmöglich." Wie sagt der heilige Cyrillus? "Ihr wißt, daß jenen Zutritt bei Hof gewährt wird, deren die Königin sich annimmt, und daß sie alles erhalten, um was sie bitten. So werden auch wir alles erlangen, was wir wollen, wenn wir die hei= lige Gottesmutter zu unserer Fürsprecherin beim himmlischen Könige haben." Wie sagt der heilige Lauren= tius Justinianus? "Mit wem die heilige Jungfrau ift, der hat nichts zu fürchten, denn ihre Hilfe ift siegreich." Ja die heiligen Bäter nennen Maria geradezu eine "Allmacht auf den Knien", die durch ihre Kürbitte erwirkt, was Gott durch seinen Befehl vermaa.

Maria erhält also alles, um was sie Resus bittet; ift sie ja seine Mutter. Allein, wird sie unfre Un= liegen auch bei Jesus vertreten? Dies dürfen wir sicher hoffen; denn sie ift auch unfre Mutter.

Jesus selbst hat sie uns sterbend feierlich vor Himmel und Erde zur Mutter gegeben. Indem er

<sup>1)</sup> Matth. 10, 42.

ihr nämlich den heiligen Johannes, in dessen Person wir alle eingeschlossen waren, zeigte, sprach er: "Siehe da deinen Sohn.") Mit dem letzten Tropsen seines Herzblutes schrieb er dieses Testament, und Maria trug es mit sich in ihrem Herzen vom Kreuze weg hinein in ihr weiteres Leben auf Erden und im Himmel.

Es lebt in jedem Menschenherzen eine füße Erinnerung, die uns begleitet von der Wiege bis zum Grabe. Sie reat sich in den seligen Tagen der Freude wie in den bangen Stunden des Schmerzes; sie wohnt in der Brust des rauhen Kriegers so kräftig und so innig wie im Herzen des zarten Knaben; sie ist das aufaehende Morgenrot des spielenden Kindes und ver= goldet noch wie die untergehende Sonne mit ihren letten Strahlen den Lebensabend des Greifes. Diese Erinnerung, die ich meine, ift das Andenken an eine treue, liebe Mutter. Ja, mag das Menschenherz noch so kalt sein, es wird warm beim jüßen Namen Mutter. Und wie könnte es anders sein? Die Mutter ist ja unser sichtbarer Engel, der uns tröstet in unsern Leiden, uns aufrecht hält in unsern Kämpfen und teil= nimmt an unsern Freuden. Das Mutterherz ist ein Abgrund von Zärtlichkeit und Liebe, ein Heiligtum, wo beständig die Flamme der Hingebung brennt. D! eine Mutter ist stets bereit, alles, selbst ihr Leben hinzuopfern für ihr Kind.

Nun, Maria ift unfre Mutter, und zwar eine Mutter, wie sie besser, zärtlicher und liebevoller nicht gedacht werden kann. Könnte sie uns also ihren Schutz

<sup>1)</sup> Joh. 19, 26.

und Beiftand versagen? Könnte sie uns verlaffen in ber Not? Könnte sie ihre Rinder leiden seben, mahrend sie doch durch ihre Fürbitte ihnen helfen kann? Nein und tausendmal nein. Zweifelt ihr vielleicht daran? Nun so höret, was die heiligen Bäter sagen. Der heilige Bernhard nennt Maria "unfre größte Hoffnung". Der heilige Sphrem nennt sie "das feste Beil aller Christen, die Belferin der Berlaffenen". Nach dem heiligen Bonaventura ift sie "das Heil und die Arznei der Belt". Der heilige Laurentius Justi= nianus erkennt in ihr den "Trost unfrer Vilgerschaft". Und der heilige Thomas von Aguin erklärt sie "als die Hilfe in allen Gefahren".

Doch was brauche ich viele Zeugnisse von Heiligen aufzuführen? Laffet die Erfahrung reden; laffet reben die Dankestränen, die an den Gnadenorten vor dem Bildniffe Mariens geweint werden, und die Botivtafeln, die dort in unermeßlicher Menge angebracht find. Laffet reden so viele herrliche Siege, die durch Mariens Fürsprache über die Christenfeinde erfochten wurden. Laffet reden die Stummen, die die Sprache, die Tauben, die das Gehör, die Blinden, die das Geficht, die Lahmen, die den Gang, die Betrübten, die Trost, die Sünder, die die Bekehrung auf Mariens Bitten hin erlangt haben. Laffet reden die Städte, die Provinzen, die Reiche, die fie ihre Batronin und Befreierin nennen. Laffet die ganze katho= lische Welt reden, und von allen Seiten wird euch bas Wort entgegentonen: Maria zeigt sich stets als unfre gütige Mutter, sie verläßt ihre Kinder nie, und "noch nie ift es erhört worden, daß jemand, der zu

124 2. Berechtigung bes Vertrauens auf die Hilfe Mariä.

ihr seine Zuflucht genommen, von ihr ist verlaffen worden". (St. Bernhard.)

So nehmet denn, l. Z., so oft euch ein Leid quält und ein Kummer drückt, eure Zuflucht zu Maria. Rommet mit ganzem Vertrauen an ihr liebendes Herz und bittet sie, sie möge sich bei ihrem göttlichen Sohne für euch verwenden. Und Maria wird eure Vitte erhören. Sie wird mit euch beten, sie wird mit euch slehen, sie wird euch die Hilfe Jesu erwirken; sie ist ja seine Mutter und sie ist unsre Mutter. Umen.

## 3. Betätigung der Liebe gegen Maria. (Maipredigt.)

"Du haft verwundet mein Herz, meine Schwester Braut." Hohel. 4, 9.

er Mai ift da! Der Wonnemonat ift erschienen! Lenzesodem weht überall; die muntern Bögslein singen ihr luftiges Lied; die Bächlein durcheilen fröhlich die duftenden Auen; die Fluren glänzen im frischen Grün; herrlicher Blumenflor schmückt den sammetweichen Rasen; die Bäume und Sträucher prangen im schönsten Blütenschmuck; die ganze Natur zeigt sich in einer Pracht, die jedes Menschenauge bezausbert und jedes Menschenberz entzückt und beglückt.

Und wenn wir fragen:

"Wem gilt bes Bächleins zartes Rauschen? Bem gilt bes Windes sanfter Hauch? Bem singen Lob der Böglein Scharen? Bem wallt des Duftes Opferrauch?"

dann ruft die Quelle aus dem Felsen und das Bächelein aus dem Tale, das Böglein vom Zweige und das Blümlein von der Wiese: Waria gilt dies alles, Waria, der Maienkönigin!

Gleich der ganzen Natur soll auch der Garten unsers Herzens im Wonnemonate zu neuem Leben und neuer Blüte erstehen. Lieblich duftende Blumen sollen da Maria zulieb sich entfalten, insbesondere die Rose der Liebe.

So bringet denn der Maienkönigin entgegen eine recht innige Liebe. Wie aber könnt ihr dies ansftellen?

Wenn man jemand von Herzen lieb hat, so denkt man gerne an ihn, geht gerne zu ihm und sucht ihm in allem zu gefallen; man ahmt auch seine Tugenden nach und liebt die Seinen.

Ihr bezeiget also Maria eure Liebe, wenn ihr gerne an sie denkt.

Denket daher recht oft an sie; benket an die ershabenen Tugenden und Borzüge, deren sie sich ersfreut; an die hohe Würde, zu der sie der Herr erswählte; an die Schmerzen, die sie im Leben, insbesondere am heiligen Karfreitag unter dem Kreuze unsertwegen erduldete; denket an die Liebe, die sie gegen uns hegt, und an die Treue, mit der sie unsergeben ist und zur Seite steht im Leben und im Sterben. Am Morgen und am Abend sei nach Gott euer nächster Gedanke Maria.

Ihr bezeiget Maria eure Liebe, wenn ihr gerne zu ihr kommt.

Nun, wir versammeln uns während des Monats Mai dreimal in der Woche vor dem mit Blumen geschmückten Bilde Mariä, um der Hochgebenedeiten unsre Liebe zu zollen. Wohlan, so erscheinet freudig zu dieser lieblichen Andacht und stimmet aus vollem Herzen ein in das schöne Lied:

> "Maria zu lieben, ift allzeit mein Sinn; In Freuden und Leiden ihr Diener ich bin. Mein Herz, o Maria, brennt ewig ju bir In Liebe und Freude, o himmlische Bier!"

Ihr bezeiget Maria eure Liebe, wenn ihr euch bestrebt, ihr in allem zu gefallen.

So fraget euch denn recht oft, ob euer Tun und Lassen, euer Handeln und Wandeln ihr angenehm ift; ob ihr auch recht ist dieses Vergnügen und dieses Spiel, diefe Rede und diefe Letture, diefe Freund= schaft und dieser Berkehr, diese Zuneigung und dieser Briefwechsel, und achtet auf die Antwort, die euch die Stimme des Gewissens hierauf gibt, und handelt darnach.

Ihr bezeiget Maria eure Liebe, wenn ihr nach Rräften euch befleißet, ihr ähnlich zu werden, d. h. ihre Tugenden nachzughmen, insbesondere die Reufchheit.

Maria war von ihrer ersten Jugend an stets darauf bedacht, die Keuschheit im höchsten Sinne zu pflegen. So groß war ihre Liebe zu dieser Tugend, daß sie lieber auf die höchste Würde einer Mutter des Erlösers verzichtet hätte, als die Jungfräulichfeit ihres Herzens zu verlieren.

Was aber machte denn diese Tugend in ihren Augen so sehr der Liebe mürdig? Deren Schön= heit.

Wie herrlich ist doch jetzt die Natur! Welch bezaubernder Blumenflor entfaltet sich auf den Wiesen, welch entzückende Blütenpracht auf den Bäumen, welch liebliches Grün in den Wäldern! Und darüber wöldt sich der klare, azurblaue Himmel!

Ober betrachtet in einer klaren, hellen Sommernacht den Himmel! Millionen und Millionen Sternlein flimmern und schimmern, glitzern und blitzen in das Erdental hernieder mit einer Pracht, die wohl empfunden, aber nicht geschildert werden kann!

Und boch ist aller Blumenflor und alle Blütenpracht und aller Zauber des sternbesäten Himmels, ist alle Schönheit der Erde gegen die Schönheit einer teuschen Seele nichts als ein Funke gegen das Licht der Sonne, wenn sie, die Königin des Tages, am Morgen majestätisch hinter den Bergen hervortritt und glänzt und strahlt und dann großmächtig am Himmel steht!

Kein Bunder also, wenn die Heiligen im Preise dieser Tugend unerschöpflich sind! Der heilige Ephrem z. B. nennt die Keuschheit eine himmlische Frühlings-rose, die in der Mitte der Seele blüht und deren Tugendgeruch das ganze Haus mit einem ganz liebelichen Bohlgeruch erfüllt. Der heilige Cyprian nennt die jungfräulichen Seelen die schönsten Blumen im Garten der Kirche, die außerlesenen, schneeweißen Schafe der Herde Christi.

Kein Bunder ferner, wenn die angesehensten heisligen Bäter und Kirchenlehrer, wie Athanasius, Amsbrosius, Augustinus, Basilius, Chrysostomus, Hieros

nymus und andre zum Lobe dieser Tugend ganze Werke geschrieben haben!

Kein Wunder endlich, wenn selbst der Heilige Geist voll Verwunderung ausruft: "D, wie schön ist ein keusches Geschlecht im Tugendglanze; denn unsterblich ist sein Andenken, und bei Gott und den Menschen ist es in Ehren!")

Pfleget also die herrliche und kostbare Tugend der Reinheit!

Mag dies auch manch heißen Kampf kosten, nehmet ihn mutig auf! Maria wird mit euch kämpfen, und mit ihrer Hilfe werdet ihr siegen.

O, wie schön ist es, wenn ihr jeden Abend zur heiligen Jungfrau sprechen könnt: Siehe, ich bringe dir die Lilie der Keuschheit rein und unversehrt!

Ihr bezeiget endlich Maria eure Liebe, wenn ihr Fesus, ihren göttlichen Sohn, von ganzem Herzen liebt.

Maria liebt ja selbst ihn mehr als sich und will ihn von allen über alles geliebt sehen. Wer daher Jesus betrübt und beleidigt und dabei glaubt, er könne Maria wahrhaft lieben, der täuscht sich selbst.

Liebet also Jesus über alles. Er sei das Ziel eurer Wünsche und der Mittelpunkt eures Strebens, der Gegenstand eurer höchsten Freude und der Inshalt eures Sehnens. Ihm gehöre eure Arbeit, euer Herz, euer Leben. Er sei euer letzter Gedanke bei Nacht und euer erster beim Erwachen.

<sup>1)</sup> Weish. 4, 1.

So pfleget denn im Garten eures Herzens die Rose der Liebe; bringet der Maienkönigin eine recht zärtliche Liebe entgegen, und sie wird euch Liebe mit Liebe vergelten. Ihr Arm wird euch schützen, ihr Mund wird euch segnen und ihr Auge wird über euch wachen, bis ihr göttlicher Sohn euch ruft zum ewigen Mai im Himmel. Amen.

V.

Vier Lebensregeln.





#### 1. Bete!

"Betet ohne Unterlaß." 1. Theff. 5, 17.

Ziner der größten Vorzüge des Menschen vor den übrigen Geschöpfen auf Erden ist, daß er beten kann. Aber wie viele gibt es, die von diesem Borzuge keinen Gebrauch machen! Sie kümmern sich um alles in der Welt, nur nicht ums Beten; vom Gebete wollen sie nichts wissen. Wer das Tun und Leben der Weltkinder mit offenen Augen betrachtet, der wird diese Behauptung nicht für übertrieben oder unberechtigt halten, der kann sich vielmehr täglich über= zeugen von dem Mangel an Gebetseifer, von der Bernachlässigung der gottesdienstlichen Übungen und Andachten, der kann beobachten, wie sogar viele ihren Stolz dareinseten, von der Kirche sich fern zu halten. Und doch besteht für den Menschen die Pflicht und die Notwendigkeit zu beten, und ift das Bebet für ihn die höchfte Ehre.

Das Gebet ist eine strenge Pflicht, von der niemand entbinden kann, ein ausdrückliches Gebot, das alle angeht und für alle Zeiten gilt.

Davon überzeugt uns die Heilige Schrift. Schon im Alten Bunde befiehlt Gott: "Du sollst den Herrn,

beinen Gott, anbeten und ihm allein dienen; murge zu mir, und ich werde dich erhören; mlaß dich nicht hindern, allzeit zu beten. Gebenso beutlich und bestimmt spricht im Neuen Bunde Christus die Pflicht des Gebetes aus: "Betet," sagt er, dubittet, suchet, klopfet an. Gragte ferner in einem Gleichnisse, "daß man allzeit beten und nicht nachlassen müsse. Dierzu bemerkt der heilige Alfons von Liguori: "Die Worte: man muß beten, bedeuten nach der Auslegung der Gottesgelehrten, vor allem des heiligen Thomas, ein strenges Gebot, das jeden unter einer schweren Sünde zum Beten verpssichtet.

Wie ihr göttlicher Meister, so lehren auch die Apostel. So schreibt der heilige Paulus: "In allen Dingen lasset euer Anliegen im Gebete und Flehen mit Danksagung vor Gott kund werden."" "Betet ohne Unterlaß."" "Seid beharrlich im Gebete und seid wachsam darin mit Danksagung."" Und der heilige Petrus mahnt: "Seid klug und seid wachsam zu den Gebeten."

Der Herr und die Apostel lehrten aber die Pflicht des Gebetes nicht bloß mit Worten, sondern auch durch ihr Beispiel und gaben so jenen einen besondern Nachdruck.

Schon auf sein öffentliches Lehramt bereitete Fesus sich durch ein vierzigtägiges Fasten und Beten vor, und während seines Lehramtes übte er das Gebet so

<sup>1)</sup> Bergl. Luk. 4, 8. — 2) Jerem. 33, 3. — 3) Sir. 18, 22. — 4) Mark. 13, 33. — 5) Luk. 11, 9. — 6) Sbenb. 18, 1. — 7) Phil. 4, 6. — 8) 1. Theff. 5, 17. — 9) Kol. 4, 2. — 10) 1. Petr. 4, 7.

eifrig, daß er selbst nach den Mühen des Tages die Nacht im Gebete zubrachte. Ja er unternahm kein wichtiges Geschäft, auf das er sich nicht durch Gebet vorbereitete und das er nicht mit Gebet schloß.

Dem Vorbilde des Lehrers folgten die Schüler. Auch sie haben gebetet und durch Gebet sich vorbereitet auf den Empfang des Heiligen Geistes. Heißt es doch in der Apostelgeschichte, daß sie nach der Himmelfahrt Jesu vom Ölberge zurücksehrten und in den Speisesaal hinaufstiegen, wo "sie alle einmütig im Gebete waren"."

Doch nicht bloß Jesus und die Apostel, auch die Kirche erinnert uns täglich daran, daß wir zum Gestete verpstichtet sind. Oder was ist ihr Glockenschall und ihr Gottesdienst, was sind ihre Feste anders als eine Aufforderung an ihre Kinder: Kommet und betet; ihr müßt beten?

Desgleichen sind alle Lehrer des geistigen Lebens darin einig, daß das Gebet für jeden Pflicht sei.

Es ist aber auch jedem, der christlich leben und selig sterben will, notwendig.

Wohl wird in der heiligen Taufe die Erhjünde nachgelaffen; allein die Begierlichkeit und der Reiz zur Sünde bleibt im Menschen zurück; auch ist er den Bersuchungen der Welt und den Angriffen des Teusfels stets ausgesetzt. Darum werden wir in der Heiligen Schrift so oft aufs eindringlichste gemahnt und aufgefordert, uns der Welt nicht gleichförmig zu machen, sondern ihren Geist zu überwinden durch den Geist Gottes. Gott gibt aber seinen guten Geist

<sup>1)</sup> Apg. 1, 14.

nur benen, die ihn darum bitten. Und wer möchte sich getrauen, den entschiedenen Kampf gegen die Welt und den Teufel zu führen ohne besondern, himmlischen Gnadenbeistand? Dieser Beistand aber wird nur durch das Gebet erlangt. Ohne Gebet keine Gnade und ohne Gnade kein Heil. "Wir glauben," jagt der heilige Augustinus, "daß niemand zur Seligkeit gelangt, den Gott nicht ruft; daß niemand, der berufen wird, ohne den Beiftand Gottes fein Seil erreicht, und daß dieser Beistand nur durch das Gebet erlangt wird." Und der heilige Chrysoftomus schreibt: "Wer aus den Gerechten hat ohne Gebet gestritten? Moses betet und überwindet; er läßt im Gebete nach und wird überwunden. Daher lerne ein Christ, wie sehr ihm das Gebet notwendig sei; er lerne, woher sein Sieg und seine Niederlage im geistigen Streite komme." Von der Übung des Gebetes kommt der Sieg, die Vernachlässigung desselben führt zur Niederlage und zum Untergange. "Gleichwie eine Stadt," bemerkt der nämliche heilige Chrysostomus, "welche nicht von Mauern umschlossen ist, leicht in die Gewalt der Feinde fällt, weil ihr das fehlt, wodurch der feind= liche Angriff abgehalten wird, so bringt auch der Teufel eine Seele, die nicht durch das Gebet befestigt ift, leicht in seine Gewalt, dringt ein und füllt sie ohne Mühe mit jeder Art von Laftern an." "Bie" dagegen "das Gebrüll des Löwen die Tiere verjagt, so verscheucht das Gebet die Teufel." Deshalb bittet der heilige Bernhard alle Chriften, daß fie stets zum Gebete ihre Zuflucht nehmen.

Das Gebet ist dem Menschen Pflicht; es ist ihm notwendig; es gereicht ihm aber auch zur Ehre; denn es macht uns zu Genossen der Engel, ja es erhebt uns zu Gott selbst.

Die Aufgabe der Engel ist, Gott unaufhörlich zu huldigen, ihn zu preisen und sein Lob zu singen. Das Gebet versetzt uns nun in die Reihen dieser himmslischen Geister, es vereinigt uns mit ihnen, und wir stimmen ein in die Verherrlichung, die sie dem dreismal Heiligen zollen. Derhabene Stellung des Betensben, in der er mit dem Psalmisten rusen kann: "Ansgesichts der Engel will ich dir lobsingen."<sup>1</sup>) Welche Ehre für uns, daß es uns schon hier auf Erden gestattet ist, das zu tun, womit die seligen Himmelssbürger sich in Ewigkeit beschäftigen!

Doch das Gebet erhebt uns nicht bloß in die Chöre der Engel, es erhebt uns zu Gott felbst, es ist die wahre Jakobsleiter, auf der wir zum Himmel emporsteigen, um mit Gott vertraulich zu verkehren. Kann es etwas Chrenvolleres für uns geben? Fraget den heiligen Chrysostomus, und er wird ench ant= worten: "Wie ein Mensch, der im Angesichte eines Heeres, der Feldherren und Fürsten mit dem Könige sprechen darf, aller Augen auf sich zieht und dadurch zu Unsehen gelangt, so verhält es sich auch mit dem Betenden. In der Tat, wie erhaben ist es, wenn ein Mensch in Gegenwart aller Engel und Erzengel, der Seraphim, der Cherubim und aller himmlischen Kräfte mit aller Freudigkeit und Zuversicht vor den König jener Mächte hintreten und zu ihm sprechen darf! Ra "das ist die höchste Würde und das Größte von allem; das ift eine Ehre, die felbst die Herrlich=

<sup>1) \$\\</sup>mathfrak{P}\f\dagger\, 137, 1.

feit der Engel übertrifft". Fraget ferner den heisligen Gregor von Nyssa, und er wird euch versichern, daß "von allem, was man in diesem Leben ehrt und für kostbar hält, es nichts Besseres gibt als das Gebet".

Das Gebet ift also Pflicht: erfüllet sie. Das Gebet ehrt: erwerbet euch diese Ehre. Das Gebet ist notwendig: pfleget es. Pfleget es aber nicht bloß jett, sondern während eures ganzen Lebens. Wie viele studierende Jünglinge erleiden, hinausgeschleubert in das stürmische Meer der Welt, Schiffbruch am Glauben, an der Sittlichkeit, am christlichen Leben und gehen so elend zugrunde! Woher diese beweinensewerte Erscheinung? Ach, sie haben mit dem Verlassen des Ghunnasiums, des Seminars, des Elternhauses auch die Übung des Gebetes verlassen und deshalb den heiligen Kompaß verloren, der sie wohlbehalten durch die hochgehenden Wogen der Welt hätte führen können.

O, möchtet doch nicht auch ihr einmal dieses traurige Los teilen! Möchtet ihr vielmehr alle einst im Leben draußen wie jetzt hier ein gottgefälliges Leben führen und nach diesem Leben zur himmlischen Freude zugelassen werden! Das ist der sehnlichste Bunsch, den ich für euch hege. Bernachlässiget deshalb das Gebet nicht, nein, betet ohne Unterlaß! Amen.

## 2. Arbeite!

"Der Mensch ist zur Arbeit geboren wie ber Bogel zum Fluge." Job 5, 7.

o ist ein Geschöpf im ganzen Universum, das nicht in seiner Weise tätig ist?

Es erscheint jeden Tag die Sonne am Horizont und gießt ihr Licht und ihre Wärme über die Erde auß; es treist fortwährend das Gestirn in der ihm von Gott vorgezeichneten Bahn; es regt sich das Tier, um die nötige Speise sich zu erwerben; es ziert sich der Baum mit Früchten und die Furche gibt uns ihre Ühren.

Und der Mensch? Darf er eine Ausnahme machen? Nein, auch er soll und muß arbeiten; ist ja die Arbeit für ihn Pflicht und Notwensbigkeit.

Die Arbeit ift ein Gesetz des menschlichen Lebens, dem niemand sich entziehen kann: "Der Mensch ist zur Arbeit geboren wie der Bogel zum Fluge."1) Diesem Gesetze war der Mensch schon in seinem Unschuldszustande im Paradiese unterworfen, wie die

<sup>1)</sup> Job 5, 7.

Schöpfungsgeschichte berichtet: "Gott, der Herr, nahm den Menschen und setzte ihn in den Lustgarten, das mit er ihn bebaue und bewahre.") Freilich war das mals die Arbeit dem Menschen eine Lust, ein Bersgnügen. Mühevoll, beschwerlich und lästig wurde sie ihm erst durch den Sündenfall Adams. Nach der ersten Sünde sprach nämlich Gott zu Adam: "Im Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot essen, bis du zur Erde zurückschrst, von der du genommen bist.") Diese Strafe traf aber nicht bloß unsern Stammvater, sondern alle Menschen, "da alle in Adam gesündigt haben".")

Die Arbeitslust ift also zur Arbeitslast herabgesunken, Pflicht aber ist sie geblieben, ja sie liegt seit diesem Urteilsspruche sogar als eine strengere Pflicht auf den Schultern des Menschen, als es von Gott von Anfang an gewollt war, weil sie seitdem zugleich Strafe ift. Und zwar ift diese Pflicht allgemein, ohne Rückficht auf Alter, Geschlecht, Rang und Stand des Menschen; sie umfaßt den Armen wie den Reichen, den Landmann wie den Gelehrten, den Schüler wie den Lehrer, den Untertanen wie den Herrscher. Wohl ist die Arbeit verschieden: der eine hat mit dem Kör= per, der andre mit dem Beiste zu arbeiten; arbei= ten aber muffen alle, keinem ist es gestattet, bas Roch der Arbeit von sich abzuschütteln und träger Ruhe zu pflegen. Wer dies trotdem tut, handelt demnach gegen Gottes Vorschrift und verfehlt sich gegen seine Bestimmung. Er ift ein Greuel vor Gott, ein Unding im Haushalte Gottes, mag er auch noch

<sup>1) 1.</sup> Mos. 2, 15. - 2) Ebend. 3, 19. - 3) Röm. 5, 12.

so reich und angesehen in den Augen der Kinder dieser Welt sein.

Die Arbeit ist für den Menschen Pflicht; sie ist ihm aber auch notwendig und zwar zunächst mit Kücksicht auf sein geistiges Wohl.

Wer nicht arbeitet, nicht tätig ist, geht müßig; "ber Müßiggang aber ist aller Laster Anfang."

Die Wahrheit dieses Sates bestätigt uns vor allem die Heilige Schrift. Wir lesen nämlich im Buche Ettlesiastikus: "Der Müßiggang sehrt viel Böses.")

Diese Wahrheit bestätigen uns sodann die heisligen Bäter. So schreibt der heilige Hieronymus: "Haltet nur für gewiß und zweiselt nicht, aller bösen Begierlichkeit, aller fleischlichen Unreinigkeit und aller Sünde Mutter ist der Müßiggang." Ühnlich drückt sich auch der heilige Bernhard auß: "Der Müßiggang," sagt er, "ist eine Grube aller Versuchungen und unehrbaren Gedanken;" desgleichen auch der heislige Chrysostomus, wenn er schreibt: "Der Müßiggang ist ein Lehrer aller Laster."

Diese Wahrheit sindet endlich ihre Bestätigung durch zahllose Beispiele. Ich will nur die bekannsteften hervorheben. Solange die Israeliten in der ägyptischen Gesangenschaft angestrengt zu arbeiten hatten, dachten sie nicht an Unglauben und Abgötterei; sobald sie aber aus der Gesangenschaft befreit in der Wüste ohne Beschäftigung waren und nichts anders zu tun hatten als zu "effen, zu trinken und zu spielen"," da machten sie sich aus lauter Langweile

<sup>1)</sup> Sir. 33, 29. — 2) 2. Mof. 32, 6.

ein goldenes Kalb, opferten demselben und beteten es an: "Sie haben sich ein gegoffenes Kalb gemacht und gesprochen: Das sind deine Götter, Israel, die dich herausgeführt aus dem Lande Ügypten."

Und woher haben die schrecklichen Verbrechen Sodomas und Gomorrhas ihren Anfang genommen? Hört, was der Prophet Czechiel schreibt:2) "Siehe, dies war die Schuld Sodomas: Hochmut, Genüge an Brot, Überfluß und Müßiggang bei ihr und ihren Töchtern."

Was endlich hat Salomon zum Gögendiener gemacht? Der Müßiggang.

Doch was brauche ich euch so viele Beispiele aufzuführen? Fraget euch selbst, euer eigenes Herz, wann ihr am meisten zum Bösen versucht wurdet und wann ihr den Versuchungen unterlaget, und ihr werdet euch gestehen müssen: damals war es, als wir dem Müsigsgang frönten, als wir unsre Zeit mit Nichtstun zusbrachten.

Darum mahnt der heilige Hieronymus: "Arsbeite immer etwas, damit der Teufel dich allzeit beschäftigt finde."

Die Arbeit ist uns sodann notwendig mit Rücksficht auf unser zeitliches Wohl.

Es gab wohl noch keine Zeit, die so hohe Ansforderungen an die menschliche Arbeitskraft gestellt hat als die unsre. Niemals auch war die Konkurzenz in allen Ständen so groß als in der Gegenwart. Wer darum heutzutage nicht zurückstehen, sondern vorwärts kommen will, der muß arbeiten, rastlos und

 $<sup>^{1})</sup>$  2. Moj. 32, 4. —  $^{2})$  16, 49.

energisch, mit Aufbietung aller Kraft arbeiten, mag nun sein Beruf geistige oder körperliche Arbeiten auf= erlegen. Mehr als je gilt in unsern Tagen das Wort des großen Horaz: "Nil sine magno vita labore dedit mortalibus.""

Betrachte den Künftler, den Gelehrten, den Redener, den Staatsmann, die zu hohem Ruhme gelangt sind. Siehst du nicht in ihren ernsten Zügen die Spuren rastlosen Strebens? Betrachte den Beamten, den Industriellen, die eine ehrenvolle Stellung im Staate, in der menschlichen Gesellschaft einnehmen. Siehst du nicht an ihren gefurchten Gesichtern und ihren gebleichten Haaren, daß sie vom frühen Morgen bis zum späten Abend, ja oft bis tief in die Nacht hinein angestrengt tätig sind? Betrachte den Landmann, der sich eine sorgenfreie Lage errungen. Erkennst du nicht an den zahlreichen Schwielen in seinen Händen, daß sein Leben eine sortgesetzte Kette von Mühen und Arbeiten ist?

Wollt ihr also im Leben es zu etwas bringen, wollt ihr einmal eine angesehene Stellung einnehmen, wohlan, angestrengte und unermübliche Arbeit ist die unerläßliche Bedingung hierzu. Zu einer solchen Arsbeit werdet ihr aber einmal nicht fähig sein, wenn ihr sie nicht schon in der Jugend gelernt und gespstegt habt.

Doch ich höre einen sagen: Wohl nehme ich es jett leicht mit meiner Pflicht; allein wenn ich einmal zu meinem Fachstudium und eigentlichen Berufe gelangt bin, dann werde ich meine ganze Kraft ein-

<sup>1)</sup> Sat. I. 8, 59.

setzen, ich werde unermüdlich tätig sein. Oder habe ich denn keinen freien Willen, jo daß ich nicht jeden Augenblick meine Lebensweise andern könnte? Du Tor! Weißt du denn nicht, welch große Macht und Gewalt die hergebrachte und eingewurzelte Gewohn= heit über den freien Willen des Menschen ausübt? Kennst du nicht das Sprichwort: "Die Gewohnheit treibt ebenso wie die angeborne Natur selbst?" Was will dieses anders sagen als: Was man gewohnt ist, tut man gern, übt man leicht; was man aber nicht gewohnt ift, fällt einem ichwer, oft so ichwer, daß man vor demselben von vornherein zurüchgandert. "So ift es fein Wunder," spricht ein Kirchenlehrer, "wenn ein Bauersmann bei schwerer Handarbeit und karger Mahlzeit vergnügt und frohen Mutes ist; benn er ist daran gewöhnt; fordre dies aber von einem Vornehmen mit gleicher Arbeit und bei gleicher Kost und sage ihm, er habe freien Willen, fürmahr, er wird antworten: "Ich kann es nicht; denn ich bin es nicht gewohnt." Ist und bleibt es aber schwer, seine Gewohnheit überhaupt zu ändern, so ift es dop= pelt schwer, die in der Jugend angenommene Gewohn= heit zu ändern oder gar auszurotten, weil diese am tiefsten einzuwurzeln pflegt und deshalb am wider= standsfähigsten ist und am zähesten haftet.

Wohl kommen auch hier Ausnahmen vor; allein sie sind selten, und im allgemeinen und in den allers meisten Fällen trifft die Regel zu: Wie der Mensch in der Jugend ist, so wird er auch im spätern Leben bleiben. Das bestätigt uns die Heilige Schrift mit den Worten: "Hat ein Jüngling seinen Weg geswohnt, so geht er nicht davon ab, wenn er auch alt

geworden." 1) Und ein Sprichwort sagt: "Jung gewohnt, alt getan." Darum arbeitet schon jetzt mit aller Kraft, damit ihr euch an energische Arbeit gewöhnet; denn ohne sie gibt es im Leben kein Borwärtskommen, keine Belohnung, keine Ehre!

Der römische Kaiser Septimius Severus lag im Jahre 211 nach Christus zu York in Britannien krank barnieder und war seiner letzten Stunde nahe. Da trat der wachehabende Tribun zu ihm hin und begehrte die Tagesparole für die Soldaten. Der sterbende Kaiser richtete sich mühsam auf und sprach mit gebrochener Stimme: "Laboremus!" Herrliches Wort, das gleichsam sein Testament für seine treuen Krieger war! "Laboremus!" das ist die Parole, die ich heute auch euch fürs ganze Leben geben möchte. Arbeitet aber stets aus Liebe zu Gott, für Jesus, damit eure Arbeiten auch für die Emigkeit verdienstlich seien. "Was ihr immer tuet, tuet alles im Namen des Herrn Jesus Christus.") Amen.

<sup>1)</sup> Spr. 22, 6. — 2) Kol. 3, 17.

## 3. Meide die Todsünde!

"Alle Tage beines Lebens habe Gott im Herzen und hüte bich, je in eine Sünde zu willigen und die Gebote des Herrn, unsers Gottes, außer acht zu lassen." Tob. 4, 6.

beim Gebanken an diese Sünde nicht mit Schrecken und Ekel erfüllt würde? Ich möchte dies nicht behaupten, gebe mich vielmehr der frohen Hoff-nung hin, daß ihr alle diese Sünde als das größte Übel erkennt und verabscheut. Wenn ich gleichwohl heute von der Todsünde spreche, so beabsichtige ich damit nichts anders, als euch auch in der Zukunft von dieser Sünde fernzuhalten.

Bedenket zu diesem Ende vor allem, was Gott und was der Mensch ist.

Gott ist der Schöpfer aller Dinge: "Durch ihn ist alles erschaffen worden, das Sichtbare und das Unsichtbare.") Deshalb gehört ihm auch alles: "Dem Herrn gehört das Meer und er hat es gemacht;"<sup>2</sup>) "dem Herrn gehört die Erde und ihre

<sup>1)</sup> Rol. 1, 16. — 2) Pf. 94, 5.

Fülle;"1) "der Herr, der die Welt und alles gemacht hat, was in ihr ift, ift der Herr des Himmels und der Erde."2) "Er ift der König aller Könige und der Herr aller Herren,"3) dessen "Thron der Himmel und dessen Fußichemel die Erde ist".4) "Ihm dienen alle Bölker, Geschlechter und Zungen; seine Macht ist ewige Wacht, die nicht genommen wird gleichwie sein Königtum, das nie zugrunde geht."5) "Ohne seinen Willen fällt kein Sperling vom Dache,"6) kein Haar vom Haupe, kein Blatt vom Baume. "Er beruhigt mit einem Worte das aufgeregte Meer und weist es in seine Schranken zurück; er weist dem Regensturze seine Bahn und dem rollenden Donner seinen Weg; er entsendet die Blize und ruft sie zurück, und sie antworten ihm: Hier sind wir."7)

Und was ist der Mensch? Ein armseliges, schwasches, gebrechliches Geschöpf, "dessen Tage wie Grassind", das heute grünt und norgen verdorrt ist; "ein Geschöpf, das dahinweltt wie eine Blume des Feldes/"8) dessen Leben "ein Dunst ist, der eine kleine Weile sichtbar ist und dann verschwindet".9) Was ist der Mensch? "Erde und Staub"," "ein Wurm"," bie Speise der Würmer.

Und ein so elendes, so jammervolles Geschöpf könnte es wagen, einen Gott von solch unermeßlicher, unendlicher Majestätschwerzu beleidigen? Derschwache, ohnmächtige Mensch könnte sich erkühnen, gegen den starken und allmächtigen Gott durch eine schwere Über-

 $<sup>^{1)}</sup>$  \$f. 23, 1.  $-^{2)}$  \$f. 17, 24.  $-^{3}$  } 1. Tim. 6, 15.  $-^{4}$  } \$f. 66, 1.  $-^{5}$  } Dan. 7, 14.  $-^{6}$  } Matth. 10, 29.  $-^{7}$  } 305 38, 8. 11. 25. 35.  $-^{8}$  } \$f. 102, 15.  $-^{9}$  } Jaf. 4, 15.  $-^{10}$  Sir. 17, 31.  $-^{11}$  } 305 25, 6.

tretung seines Gesetzes sich aufzulehnen, zu empören? "Ein elendes Stäubchen, das der leiseste Windhauch zerstreut, ohne daß es sich wieder sammeln kann, sollte sich erfrechen, eine so furchtbare Majestät zu reizen?" (St. Bernhard.) Wäre dies nicht die größte Verwegenheit, eine unendliche Vermessenheit?

Gott schwer zu beleidigen, wäre aber auch der schwärzeste Undank.

Der große Feldherr und Staatsmann Rulius Casar strebte, um dem ewigen Parteigetriebe in Rom ein Ende zu machen, nach der Alleinherrschaft. Deshalb bildete sich eine Verschwörung, um ihn zu er= morden. Der Anschlag gelang. Als nämlich Cäsar am 15. März (44 v. Chr.) trop mehrfacher Warnung die Senatsversammlung besuchte, wurde er von den Berschworenen umringt und durch Dolchstiche niedergestoßen. Unter seinen Mördern befand sich auch Brutus, jener Brutus, den er so zärtlich liebte, den er mit Wohltaten überhäuft, ja felbst zum Statthalter von Gallien erhoben hatte. Dieser Undank des Brutus schmerzte ihn mehr als alle Wunden, und sterbend rief er noch aus: "Auch du, mein Brutus?" Wahrlich, ein abscheulicher Undank, der mit Recht für alle Zeiten gebrandmarkt ift!

Doch der Undank, dessen sich der Mensch gegen Gott durch die Todsünde schuldig macht, ist noch viel, viel größer und abscheulicher; denn Brutuß empfing von Cäsar nur irdische Güter und zeitliche Chren, die heute sind und morgen vergehen; der Sünder aber wurde von Gott nicht bloß mit vergänglichen, sondern auch mit ewigen Gütern bereichert und mit himmalischen Chren überhäuft. Er verdankt ihm nicht nur

jein Dasein und Leben, seine Gesundheit, seine Kräfte und Fähigkeiten, sondern auch tausend übernatürliche Gaben. Gott hat ihn aus der Knechtschaft des Teussels befreit und zur Freiheit des Kindes Gottes ershoben; er verlieh ihm die heiligmachende Gnade und bereicherte ihn mit Schätzen der Heiligkeit, der Unschuld; er schmückte ihn mit der Gnade des Glaubens und bestimmte ihn zum Erben des Himmels. Und all diese und zahllose andre übernatürliche Gnadensgaben, die der Mensch von Gott erhalten, sind noch dazu mit dem Herzblute des Sohnes Gottes erkauft.

Gebührt aber Gott für solch unendliche Wohlstaten nicht auch unendlicher Dank? Wer wollte dies leugnen? Allein was tut der Mensch, der schwer sündigt? Er vergilt nicht bloß Gutes mit Bösem, sondern weist Gottes Gaben mit Berachtung zurück, ja er schleudert sie Gott ins Gesicht und mißbraucht so auß schmählichste die Wohltat selbst gegen den Wohltäter.

Und eines folchen Undankes könnten wir je fähig sein? Nein und tausendmal nein.

Soll ich, um euch von der Todsünde abzuschrecken, euch noch auf die Folgen derselben hinweisen? Soll ich euch die unheilvolle Beränderung schildern, die an der Seele nach begangener schwerer Sünde vor sich geht; schildern die schreckliche Strafe, welche die Seele im Jenseits erwartet, wenn sie mit einer Todsünde belastet aus der Welt scheidet?

Was ist doch die Seele im Stande der Gnade Herrliches und Bunderbares! Der heilige Ambrossus nennt sie mit Recht "die Braut des Allerhöchsten, den Tempel des lebendigen Gottes, das Gefäß

der Auserwählung, das Ruhebett des ewigen Königs, die Schwester der Engel, die Erbin des Himmel3". Und Gott selbst ist von ihrer Schönheit und ihrem Glanze so entzückt, daß er sich nicht enthalten kann auszurufen: "Siehe, du bist schön, meine Freundin, siehe, du bist ichon!"1) Raum aber hat sie eine Tod= fünde begangen, so hat sie auch schon die Gnade verloren und mit derselben auch ihre früheren Vorzüge, ihre Herrlichkeit und Pracht. "Die Braut Gottes ist eine Freundin des Teufels geworden, der Tempel des Heiligen Geistes hat sich in eine Räuberhöhle verwandelt, das auserwählte Gefäß in einen Behälter des Berderbens, das Ruhebett des himmlischen Königs in eine Dungerstätte, die Schwefter ber Engel in eine Gefährtin der Dämonen." (St. Ambrofius.) "Gott hat sie aus dem Buche der Lebendigen ausgelöscht;"2) sie ist für ihn tot, gestorben, wie der Prophet Gzechiel fagt: "Welche Seele (schwer) sündigt, die foll sterben."3) It fie aber tot, dann find es auch ihre Berdienfte, die sie sich durch gute Werke gesammelt hatte, wie der nämliche Prophet berichtet: "Wenn sich der Gerechte von der Gerechtigkeit abwendet und Böses tut nach allen Greueln, die der Gottlose zu tun pflegt, so wird all seiner Gerechtigkeit, die er geübt, nicht mehr gedacht werden."4) Ift die Seele tot für Gott, dann sind auch alle Werke, die sie in diesem Zustande verrichtet, für den Himmel tot, d. h. sie haben keinen Unspruch auf himmlischen Lohn, mögen sie auch an sich noch so groß und heldenmütig sein. "Wenn ich all meine Güter zur Speifung der Armen austeilte,"

<sup>1)</sup> Hohel. 1, 14. — 2) Vergl. 2. Moj. 32, 33. — 3) Gzech. 18, 4. — 4) Sbend. 18, 24.

schreibt nämlich der heilige Paulus, "und wenn ich meinen Leib den brennendsten Schmerzen hingäbe, hätte aber die Liebe nicht, so nützte es mir nichts." Ift das nicht ein trauriges Los?

Aber noch schrecklicher ist das Schicksal der toten Seele im andern Leben; denn ihr Grab ist die Hölle, die Hölle mit ihren ewigen Schmerzen und unerträgslichen Qualen, die Hölle, "wo der Wurm nicht stirbt und das Feuer nicht erlischt."" Mag ihr Leib unter dem prachtvollsten Marmordenkmal oder unter einem schmucklosen, zerfallenen Rasenhügel liegen, das ist gleich: ihr Grab ist die Hölle, die Hölle, aus der es keine Rettung, keine Erlösung gibt, die Hölle, an deren Pforte ein Dichter die schauerlichen und niedersichmetternden Worte geschrieben: "Laßt, die ihr einzgeht, jede Hoffnung fahren."

Und wir wollten es wagen eine Tobsünde zu begehen? Wir wollten die uns von Gott verliehenen himmlischen Güter und Schätze von uns werfen? Wir wollten uns der Gefahr aussetzen, auf ewig versammt zu werden? Nein und tausendmal nein.

So ift denn unser Entschluß gefaßt, der Entsichluß: Eher wollen wir alles opfern, alles verlieren, alles leiden, als eine Todsünde begehen. Nichts in der Welt soll uns von diesem Vorsaze abwendig machen, nichts. Du aber, o Gott, gib uns zum Wollen auch das Vollbringen; denn "ich weiß, daß der Mensch sein Tun nicht in seiner Gewalt hat, und daß es in niemandes Macht ist, wie er wandle und seine Schritte richte". Annen.

<sup>1) 1.</sup> Kor. 13, 3. — 2) Mark. 9, 43. — 3) Dante, Hölle, 3, 9. — 4) Jer. 10, 23.

## 4. Fliehe die Unkeuschheit!

"Gott hat uns nicht zur Unreinigkeit berufen, sondern zur Heiligkeit."

1. Theff. 4, 7.

nter allen Hauptsünden ift wohl die Unteuschheit eine der häufigsten. Tausende und Taussende huldigen diesem Laster, Tausende und Aberstausende ergeben sich diesem ihrem größten und grimmigsten Feinde, ohne des Jammers und Elends zu gedenken, das ihrer wartet. D diese Unglücklichen! "Täuschet euch nicht," ruft der heilige Paulus ihnen zu; "was der Mensch säet, das wird er ernten; wer säet im Fleische, der wird vom Fleische ernten.") Der Unkeusche säet im Fleische, er säet Schande und Bersderben, und Schande und Verderben wird er ernten.

Der Unkeusche erntet Schande.

Durch die Unkeuschheit wird der Mensch dem Tiere ähnlich, weil er durch dieselbe ganz unter die Botmäßigkeit der tierischen Gelüste gerät und darin seine höchste Befriedigung sucht, worin das unreine Tier sie findet. Diese auffallende Ühnlichkeit mit dem

<sup>1)</sup> Gal. 6, 7. 8.

Tiere ist aber ein abscheulicher Schandsleck, die tiefste Erniedrigung für den Menschen und namentlich für den Christen. Des Menschen und Christen letzes Ziel und höchste Seligkeit ist nämlich natürliche und übernatürliche Gottähnlichkeit; es kann also gewiß nichts Schmachvolleres gedacht werden, als daß jener, der da zur Gottähnlichkeit geschaffen und bestimmt ist, sich nicht schämt, dem Tiere ähnlich zu werden. Darum schreibt ein geistlicher Lehrer, Eusebius: "Die Unkeuschheit besleckt den Ruf, und Schande und Versachtung folgen ihr auf dem Fuße nach." Und der Heilige Geist sagt: "Der Unkeusche sammelt sich Unsehre und Schande und seine Schmach wird nimmersmehr ausgetisgt."

Das fühlt der Unkeusche selbst; denn keine Sünde will er vor sich selbst so wenig eingestehen als diese. Und was tut er nicht alles, um sie vor der Welt zu verbergen! Er bringt Opfer, er leugnet, er schwört, er schreckt selbst vor dem Mord und Selbstmord nicht zurück. Welche Sünde hat ferner zu mehr ungültigen Beichten, gottesräuberischen Kommunionen verleitet und verführt als eben diese? Und wie viele, die mit der Furcht vor Gott und mit der Schande stritten, haben dieser nachgegeben und lieber von den Sakramenten sich fern gehalten, als das Bekenntnis ihrer Greuel abgelegt! Ja, der Unkeusche möchte lieber alles preisgeben, alles erdulden, alles leiden, als daß seine böse Tat bekannt würde.

Wenn aber das Geheimnis seiner Bosheit zuweilen offenbar wird, welches Argernis vor der Welt,

<sup>1)</sup> Spr. 6, 32. 33.

welche Schande, welche Schmach! Denn nichts gibt es, mas den Menichen in den Augen seiner Mit= menichen jo jehr herabiett und verächtlich macht als die Untenschheit. Man neunt den Unkeuschen einen Unguchtigen und Sittenlofen, der aller Bucht und Sitte bar ift, der keinen Unipruch auf Ehre mehr hat; man deutet mit dem Kinger auf ihn; jedermann flieht vor ibm; er ift der Gegenstand des Abscheues bei jung und alt; feine Freunde meiden ihn; feine Bermand= ten ichamen fich feiner; felbst feine früheren Laster= genoffen verichmähen ihn. Und erst seine Eltern! Die Schande, die er über sie gebracht, wie drückt sie ihr graues Haupt nieder, wie nagt sie an ihrem Bergen! Gie wagen taum mehr, sich in der Offentlichkeit blicken zu lassen, und weinen und wehklagen in ihrem einfamen Kämmerlein wie die Mitter von Rama, deren Rinder erichlagen in ihrem Blute lagen. In der Tat, "der Unkeusche sammelt sich Unehre und Schande, und feine Schmach wird nimmermehr ausgetilgt."

Noch mehr! Der Untensiche erntet auch Berderben und zwar zunächst hinsichtlich seines Körpers.

Wie die Rose durch den versengenden Mehltau sich entblättert und ihre Knospe dahinwelft, so welft die Blüte und Frische des Körpers dahin durch das Gift der Unzucht, und an ihre Stelle treten häusig Krankheiten und Siechtum, denen ein frühzeitiger Tod folgt. D ja, es ist wahr, was der heilige Ludwig von Granada schreibt: "Unter allen Lastern ist keines so verderblich wie das Laster der Unzucht. Es entenerut die Kräfte des Menichen, raubt ihm seine natüre

liche Schönheit, untergräbt die Gesundheit des Körpers, verursacht zahllose Krankheiten; es nagt an der Blüte der Jugend, macht sie welken vor der Zeit und führt ein frühzeitiges Greisenalter herbei." Es ist wahr, was der berühmte Arzt Tiffot auf Grund seiner Erfahrungen und Beobachtungen versichert: "Reine ansteckende Krankheit zerrüttet so gewaltig die natürlichen Kräfte des Leibes, schwächt in dem Grade die Jugend und verkürzt so sehr das menschliche Leben als die Sünde der Unzucht." Und wenn der berühmte Arzt Hufeland nach der Ursache sucht, warum die meisten Menschen ihre Lebenszeit nicht ausfüllen, sondern vor der Zeit sterben, so findet auch er sie hauptfächlich in unsittlicher Ausschweifung, und er nennt insbesondere die Unkeuschheit der Jugend das gewiffeste und fürchterlichste Verkürzungs= und Ver= fümmerungsmittel des Lebens.

In der Tat, mehr als das Schwert des Krieges und mehr als Peft und Hunger hat das verheerende Gift der Unzucht getötet und frühzeitig ins Grab geworfen.

Doch nicht nur auf den Körper wirkt die Unsteuschheit so nachteilig, sondern auch auf die Seele in ihren natürlichen Kräften.

Mit der durch die Unkeuschheit bewirkten Entnervung des Körpers geht nämlich die Schwächung
des Geistes notwendig Hand in Hand. Der Berstand des Unkeuschen verliert allmählich seine Schärfe
und wird endlich ganz abgestumpft, das Gedächtnis
und die Denkkraft werden geschwächt, der Bille verliert alle Energie, ja nicht selten hat länger fortgesetzte Unzucht vollständigen Wahnsinn im Gesolge. Das

lehren die berühmtesten Ürzte, bestätigt die allgemeine Erfahrung und beleuchten in gräßlicher Weise die Ansnalen der Frrenhäuser.

Wie jammerschade ist es doch um so manchen studierenden Jüngling, der durch seine prächtigen Anslagen zu den schönsten Hoffnungen berechtigt, aber durch das abscheuliche Laster der Wollust frühzeitig eine Beute des Verderbens an Leib und Geist wird! Hoffnungsvoll übergaben Eltern, Erzieher und Lehrer ihn der Welt, und krank und siech, gebrochen an Körper und Geist kehrt er in die Heimat zurück.

Die Unkeuschheit wirkt endlich verderblich auf die Seele in ihrer übernatürlichen Existenz.

Schon der Heide Seneka schreibt: "Es kann sich nicht zur Empfindung des Göttlichen erheben, wer seine Freude in der Befriedigung jener Gelüste sucht, die stets Reue und Schande nach sich ziehen." Der Unkeusche findet bald keine Freude mehr an Gott und göttlichen Dingen, feinen Gifer zur Andacht und zu guten Werken, keine Begierde nach himmlischen Gütern. Das Gebet und der Gottesdienst werden ihm zum Ckel, der Empfang der heiligen Sakramente wird gemieden, er sinkt immer tiefer, er verliert den Glauben, er wird verstockt. Und was wartet seiner im Jenseits? Bebe! Webe! Nichts Unreines kann in den Himmel eingehen; niemals kann der reinste und heiliafte Gott an einer unreinen Seele Gefallen finden und mit derfelben zusammenwohnen, nein, nein, "kein Unreiner wird ins Himmelreich eingehen,"1) son=

<sup>1)</sup> Eph. 5, 5.

dern "der Unzüchtigen Anteil wird fein im Pfuhle, der mit Feuer und Schwefel brennt".1)

Liebe Böglinge, verabscheuet deshalb die Unsteuschheit! Fürchtet jede Gefahr zur Unzucht; denn "wer die Gefahr liebt, kommt darin um"!2) Umzäunet eure Ohren, beherrschet eure Augen, widersstehet den Begierden, meidet die bösen Gelegenheiten, sliehet die schlimmen Kameraden, hütet euch vor unssittlicher Lektüre! Betet! Habet stets Gott vor Augen, damit an euch das Wort der Verheißung sich erfülle: "Selig, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott anschauen."3) Amen.

<sup>1)</sup> Offb. 21, 8. — 2) Sir. 3, 27. — 3) Matth. 5, 8.

## Inhaltsverzeichnis.

|                 |                                       |          |        |       |       |         |     | Seite |  |  |
|-----------------|---------------------------------------|----------|--------|-------|-------|---------|-----|-------|--|--|
| Rı              | orwort                                | ٠        |        | •     | •     |         |     | III   |  |  |
|                 |                                       |          | ~,     |       |       |         |     |       |  |  |
| I. Christus.    |                                       |          |        |       |       |         |     |       |  |  |
| 1.              | Die völlige Umgestaltung              | der 2    | Welt ' | durch | Chri  | îtus -  | ein |       |  |  |
|                 | Beweis feiner Gottheit                |          |        |       |       |         |     | 3     |  |  |
| 2.              | Die Liebe der Menschheit 31           | u Ch:    | ristus | ein   | Bewei | s sein  | ner |       |  |  |
|                 | Gottheit                              |          |        |       |       |         |     | 12    |  |  |
| 3.              | Das Zeugnis Chrifti von fei           | iner 🤋   | Berfor | n als | Bewe  | is jei: | ner |       |  |  |
|                 | Gottheit                              |          |        |       | :     |         |     | 18    |  |  |
| 4.              | Christus unser Freund .               |          |        |       |       |         |     | 23    |  |  |
|                 | Chriftus unfer Glück .                |          |        |       |       |         |     | 28    |  |  |
|                 | Christus unfre Hilfe in der           |          |        |       |       |         |     | 35    |  |  |
|                 | Der himmelfahrende Chrif              |          |        |       |       |         | oft |       |  |  |
|                 | im Leiden und unfer Lot               |          |        |       |       |         |     | 41    |  |  |
|                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <b>'</b> |        |       |       |         |     |       |  |  |
| TY DI MAI Y     |                                       |          |        |       |       |         |     |       |  |  |
| II. Die Kirche. |                                       |          |        |       |       |         |     |       |  |  |
| 1.              | Sichtbarkeit ber Kirche .             |          |        |       |       |         |     | 49    |  |  |
| 2.              | Apostolizität der Kirche              |          |        |       |       |         |     | 54    |  |  |
| 3.              | Einigkeit der Kirche .                |          |        |       |       |         |     | 58    |  |  |
|                 | Beiligkeit der Kirche .               |          |        |       |       |         |     | 63    |  |  |
|                 | Katholizität der Kirche.              |          |        |       |       |         |     | 68    |  |  |
|                 | Unfehlbarkeit der Kirche              |          |        |       |       |         |     | 73    |  |  |
|                 | Unzerstörbarkeit der Kirche           | •        | ·      | ·     |       |         |     | 78    |  |  |
|                 | and a language and accorde            | *        |        |       |       | * -     |     | . 10  |  |  |

|    | Inguitabetzetanus.                                     |       |  |  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------|-------|--|--|--|--|--|
|    | III. Das allerheiligste Sakrament des<br>Altares.      | Seite |  |  |  |  |  |
| 1. | Einsetzung des Altarssakramentes                       | 87    |  |  |  |  |  |
| 2. | Wirkungen der würdigen Kommunion                       | 93    |  |  |  |  |  |
| 3. | Verbrechen der unwürdigen Kommunion und ihre Wir-      |       |  |  |  |  |  |
|    | fungen                                                 | 99    |  |  |  |  |  |
| 4. | Bortrefflichkeit des heiligen Mefopfers                | 105   |  |  |  |  |  |
|    |                                                        |       |  |  |  |  |  |
|    | IV. <b>Maria.</b>                                      |       |  |  |  |  |  |
| 1. | Begründung ber Marienverehrung                         | 113   |  |  |  |  |  |
|    | Berechtigung des Bertrauens auf die Hilfe Maria. (Mai- |       |  |  |  |  |  |
|    | predigt.)                                              | 118   |  |  |  |  |  |
| 3. | Betätigung der Liebe gegen Maria. (Maipredigt.) .      | 125   |  |  |  |  |  |
|    |                                                        |       |  |  |  |  |  |
|    | V. Vier Cebensregeln.                                  |       |  |  |  |  |  |
| 1. | Bete!                                                  | 133   |  |  |  |  |  |
|    | Arbeite!                                               | 139   |  |  |  |  |  |





CATHOLIC THEOLOGICAL UNION BV4533.F7 C001
RELIGIOSE VORTRAGE FUR DIE STUDIENDE JUG

2 0211 00027 0706

3 0311 00037 0796

BV 4533 55249

4533 .F7

Friedrich, Georg

AUTHOR RELIGIOSE VORTRAGE FUR

3613

WHEN taking out this book, please write name and date on card and place card in CARD-DROP.

DLEASE see that this book is returned on time: others may be waiting for it.

KINDLY refrain from defacing this book in any way, and also from leaving markers of any kind between the pages.

